

### LES

## MEDITATIONS

METAPHYSIQUES DE RENE' DESCARTES,

Touchant la premiere Philosophie.

Dediées à Messieurs de Sorbonne.

Nouvellement divisées par Articles, avec des Sommaires à côté, & avec des renvois des Articles aux Objections, & des Objections aux Képonses, pour en faciliter la lecture & l'intelligence.

Nouvelle Edition, revûë & corrigée.

TOME PREMIER.



A PARIS,
Chez Andre' Morin, grande Salle
du Palais, au Saint-Espit.

M. DCC. XXIV.



A

## MESSIEURS

LES DOYEN

Et Docteurs de la Sacrée Faculté de Theologie de Paris.



ESSIEURS;

La raison qui me porte à vous presenter cet ouvrage est si uste, & quand vous en connoîtrez le dessein, je m'assure que vous en aurez austi une si juste

de le prendre en vosire protection, que je pense ne pouvoir mieux faire pour vous le rendre en quelque sorte recommandable, que de vous dire en peu de mots ce que je m'y suis proposé. P'ai toujours estimé que les deux questions de Dieu & de l'Ame, estoient les principales de celles qui doivent plûtôt estre démontrées par les raisons de la Philosophie, que de la Theologie: Car bien qu'il nous suffise à nous autres qui sommes fideles, de croire par la Foi qu'il y a un Dieu, & que l'ame humaine ne meurt point avec le corps; certainement il ne semble pas possible de pouvoir jamais persuader aux Infideles aucune Religion, ni quasi même aucune vertu Morale, si premierement on ne leur prouve ces deux choses par raison naturelle; Et d'autant qu'on propose souvent en cette vie de plus grandes recompenses pour les vices que pour les vertus, peu de personnes prefereroient le juste à l'utile, si elles n'étoient retenues, ni par la crainte de Dieu, ni par l'attente d'une autre vie; Et quoiqu'il soit absolument vrai, qu'il faut croire qu'il y a un Dieu, parce qu'il est ainse enseigné dans les Saintes Ecritures, & d'autre part qu'il faut croire les Saintes Ecritures, parce qu'elles viennent de

#### EPISTRE.

Dieu; la raison de cela est que la Foy estant un don de Dieu, celui-là même qui donne la grace pour faire croire les autres choses, la peut aussi donner pour nous faire croire qu'il existe: on ne scauroit neanmoins proposer cela aux Insideles, qui pourroient s'imaginer que l'on commettroit en ceci la faute que les Logiciens nomment un Cercle.

Et de vray, j'ay pris garde que vous autres Messieurs avec tous les Theologiens, n'assuriez pas seulement que l'existence de Dieu se peut prouver par raison naturelle; mais austi que l'on infere de la Sainte Ecriture, que sa connoissance est beaucoup plus claire que celle que l'on a de plusieurs choses créées, & qu'en effet elle est si facile, que ceux qui ne l'ont point sont coupables; Comme il paroît par ces Paroles de la Sagesse, Chap. 13. où il est dit; Que leur ignorance n'est point pardonnable : car si leur esprit a penetré si avant dans la connoissance des choses du monde, comment est-il possible qu'ils n'en aient point reconnu plus facilement le souverain Seigneur? Et aux Romains Chap. 1. il est dit qu'ils Sont inexcusables; & encore au même endroit par ces Paroles, Ce qui est

ãij

connu de Dieu est maniseste dans eux; il semble que nous soyons avertis, Que tout ce qui se peut scavoir de Dieu, peut être montre par des raisons qu'il n'est pas besoin de tirer d'ailleurs que de nous-mêmes & de la simple consideration de la nature de noire Esprit. C'est pourquoy j'ay crû qu'il ne seroit pas contre le devoir d'un Philosophe, si je saisois voir icy comment, & par quelle voye nous pouvons, sans sortir de nous-même, connoisore Dieu plus facilement & plus certainement, que nous ne connoisons les choses du monde.

Et pour ce qui regarde l' Ame, quoique plusieurs ayent crû qu'il n'est pas aisé d'en connoistre la nature, & que quelques-uns aient même ofé dire que les raisons humaines nous persuadoient quelle mouroit avec le corps, & qu'il n'y avoit que la seule Foy qui nous enseignat le contraire; neanmoins d'autant que le Concile de Latran tenu sous Leon X. en la Session 8. les condamne, & qu'il ordonne expressément aux Philesophes Chrestiens de répondre à leurs argumens, & d'employer toutes les forces de leur esprit pour faire connoistre la verité, j'ai bien ofé l'entreprendre dans cet écrit. Davantage, sçachant que la principale raison, qui fait que

### EPISTRE.

plusieurs impies ne veulent point croire qu'il y a un Dieu, & que l'Ame bumaine est distincte du corps, est, qu'ils disent que personne jusques ici n'a pu démontrer ces deux choses: quoique je ne sois point de leur opinion, mais qu'au contraire je tienne que la pluspart des raisons qui ont este apportées par tant de grands personnages touchant ces deux questions, sont autant de demonstrations quand elles sont bien entenduës, & qu'il soit presque impossible d'en inventer de nouvelles: si estce que je crois qu'on ne scauroit rien faire de plus utile en la Philosophie, que d'en rechercher une fois avec soin les meilleures, & les disposer en un ordre fi clair & fi exact, qu'il foit constant desormais à tout le monde, que se sont de veritables demonstrations. Et enfin, dautant que plusieurs personnes ont desiré cela de moi, qui ont connoissance que j'ai cultivé une certaine methode pour resoudre toutes sortes de difficultez dans les sciences; methode qui de vrai n'est pas nouvelle, n'y ayant rien de plus ancien que la verité, mais de laquelle ils scavent que je me suis Servi assez heureusement en dautres rencontres, j'ai pensé qu'il estoit de mon devoir d'en faire aussi l'épreuve sur une matiere si importante.

Or, j'ai travaillé de tout mon possible pour comprendre dans ce Traité tout ce que j'ai pû découvrir par son moyen. Ce n'est pas que j'aie ici ramassé toutes les diverses raisons qu'on pourroit alleguer pour servir de preuve à un si grand sujet; car je n'ai jamais erû que cela fut necessaire, sinon, lorsqu'il n'y en a aucune qui soit certaine; Mais seulement j'ai traité les premieres O' principales d'une telle maniere, que j'ose bien les proposer pour de très-évidentes & très-certaines demonstrations: Et je dirai de plus qu'elles sont telles, que je ne pense pas qu'il y ait aucune voye par où lesprit humain en puisse jamais découvrir de meilleures: car l'importance du sujet, & la gloire de Dieu à laquelle tout ceci se rapporte, me contraignent de parler ici un peu plus librement de moi que je n'ai de coûtume. Neanmoins quelque certitude & évidence que je trouve en mes raisons, je ne puis pas me persuader que tout le monde soit capable de les entendre. Mais tout ainsi que dans la Geometrie il y en a plusieurs qui nous ont esté laissées par Archimede, par Apollonius, par Papus, & par plusieurs autres, qui sont reçues de tout le monde pour tres-certaines & tres-evidentes, parce qu'elles EPISTRE.

ne contiennent rien qui consideré separement ne soit très-facile à connoistre, & que partout les choses qui suivent ont une exacte liaison & dépendance avec celles qui les precedent; neanmoins parce qu'elles sont un peu longues, & qu'elles demandent un esprit tout entier, elles ne Sont comprises & entendues que de fort peu de personnes. De même encore que j'estime que celles dont je me sers ici, égalent, ou même surpassent en certitude & évidence les demonstrations de Geometrie, j'apprehende neanmoins qu'elles ne puissent pas estre assez suffsamment entendues de plusieurs, tant parce qu'elles sont aussi un peu longues, & dépendantes les unes des autres, que principalement, parce qu'elles demandent un esprit entierement libre de tous préjugeZ? O qui se puisse aisément détacher du commerce des sens. Et à dire le vrai, il ne s'en trouve pas tant dans le monde qui soient propres pour les Speculations de la Metaphysique, que pour celles de la Geometrie. Et de plus il y a encore cette difference, que dans la Geometrie chacun estant prevenu de cette opinion, qu'il ne s'y avance rien dont on n'ait une demonstration certaine; ceux qui n'y sont pas entierement versez, péchent bien plus souvent en approuvant de fausses ã 1111

demonstrations, pour faire croire qu'ils les entendent, qu'en resutant les veritables. Il n'en est pas de même dans la Philosophie, où chacun croiant que tout y est problematique, peu de personnes s'adonnent à la recherche de la vertié, & même beaucoup se voulant acquerir la reputation d'Espris sons, ne s'étudient à autre chose qu'à combattre avec arrogance les veritez les plus apparentes.

Cest pourquoi, MESSIEURS, quelque force que puissent avoir mes raisons, parce qu'elles appartiennent à la Philosophie, je n'espere pas qu'elles fassent un grand effort sur les Esprits, si vous ne les prenez en vostre protection. Mais l'estime que tout le monde fait de vostre Compagnie estant si grande, & le nom de Sorbonne d'une telle autorité, que non seulement en ce qui regarde la Foy, après les sacrez Conciles, on n'ajamais tant deferé au jugement d'aucune autre Compagnie, mais aussi en ce qui regarde l'humaine Philosophie, chacun croïant qu'il n'est pas possible de trouver ailleurs plus de solidité & de connoissance, ni plus de prudence & d'integrité pour donner son jugement : Je ne doute point si vous daignez prendre tant de soin de cet écrit, que de vouloir pre-

### EPISTRE.

mierement le corriger; car ayant connoissance non-seulement de mon infirmité, mais aussi de mon ignorance, je n'oserois pas assurer qu'il n'y ait aucunes erreurs: puis après y ajoûter les choses qui y manquent; achever celles qui ne sont pas parfaites; & prendre vous-mêmes la peine de donner une explication plus ample à celles qui en ont besoin, ou du moins de m'en avertir afin que j'y travaille: Et ensin, après que les raisons par lesquelles je prouve qu'ily a un Dieu, o que l'ame humaine differe d'avec le corps, auront esté portées jusques à ce point de clarté & d'évidence, on je m'assure qu'on les peut conduire, qu'elles devront estre tenues pour de trés-exactes demonstrations, si vous daignez les autoriser de vostre approbation, & rendre un témoignage public de leur verité & certitude: Je ne doute point, dis-je, qu'après cela, toutes les erreurs & fausses opinions qui ont jamais esté touchant ces deux questions, ne soient bientôt effacées de l'esprit des hommes. Car la verité fera que tous les doctes & gens d'esprit souscriront à vostre jugement; Et vostre autorité, que les Athées, qui sont pour l'ordinaire plus arrogans que doctes & judicieux, se déposibleront de leur esprit de contradiction, ou que peut-estre

ils défendront eux-mêmes les raisons qu'ils verront estre reçüës par toutes les personnes d'esprit pour des demonstrations, de peur de parosstre n en avoir pas l'intelligence: Et ensin tous les autres se rendront aisément à tant de témoignages, & il n'y aura plus personne qui ose douter de l'existence de Dieu, & de la distinction réelle & veritable de l'ame humaine d'avec le corps.

C'est à vous maintenant à juger du fruit qui reviendroit de cette créance, se elle étoit une fois bien establie, vous qui voyez, les desordres que son doute produit: Mais je n'aurois pas ici bonne grace de recommander davantage la cause de Dieu & de la Religion, à ceux qui en ont toujours esté les plus fermes Colomnes.



CAN: Made CAN TO MAKE THE CAN THE CAN

## PREFACE

DE

MONSIEUR DES-CARTES.



'AY déja touché ces deux questions de Dieu & de l'Ame humaine, dans le discours

François que je mis en lumiere en l'année 1637, touchant la methode pour bien conduire sa raison, & chercher la verité dans les sciences. Non pas à dessein d'en traiter alors à plein fond, mais seulement comme en passant, afin d'apprendre par le jugement qu'on en feroit, de quelle sorte J'en devrois traiter par après. Car elles m'ont toûjours semblé estre d'une telle importance, que je jugeois qu'il estoit à propos d'en parler plus d'une fois, & le chemin que je tiens pour les expliquer est si peu battu, & si éloigné de la route ordinaire, que je n'ai pas crû qu'il fût utile de le montrer en François, & dans un discours qui pût estre lû de tout le monde, de peur

ãv

#### PRE'FACE.

que les foibles Esprits ne crussent qu'il leur sut permis de tenter cette voye.

Or, ayant prié dans ce discours de la Methode, tous ceux qui auroient trouvé dans mes écrits quelque chose digne de censure, de me faire la faveur de m'en avertir, on ne m'a rien objecté de remarquable que deux choses sur ce que j'avois dit touchant ces deux questions, ausquelles je veux répondre ici en peu de mots, avant que d'entreprendre leur explication plus exacte.

La premiere est, qu'il ne s'ensuit pas, de ce que l'esprit humain faisant restexion sur soi-même ne se connoît estre autre chose qu'une chose qui penseit sque sa nature, ou son essence, ne soit seulement que de penser; en telle sorte que ce mot seulement exclué toutes les autres choses qu'on pourroit peut-estre aussi dire appartenir à la

A laquelle Objection je réponds que ce n'a point aussi esté en ce lieu-là mon intention de les exclure selon l'ordre de la verité de la chose ( de laquelle je ne traitois pas alors) mais seulement selon l'ordre de ma pensées. Si bien que mon sens estoit, que je ne connoissois rien que je sçusse apparte-

Nature de l'Ame.

#### PRE'FACE.

nir à mon Essence, sinon que j'étois une chose qui pense, ou une chose qui a en soi la faculté de penser. Or, je serai voir ci-après, comment, de ce que je ne connois rien autre chose qui appartienne à mon essence, il s'ensuit qu'il n'y a aussi rien autre chose qui en esset lui appartienne.

La feconde est, qu'il ne s'ensuit pas, de ce que j'ai en moi l'idée d'une chose plus parsaite que je ne suis, que cette Idée soit plus parsaite que moi, 
beaucoup moins que ce qui est representé par cette Idée, existe.

Mais je répons que dans ce mot d'Idée, il y a ici de l'équivoque; Car ou il peut estre pris materiellement pour une operation de mon Entendement, & en ce sens on ne peut pas dire qu'elle soit plus parfaite que moi; ou il peut estre pris objectivement, pour la chose qui est representée par cette operation, laquelle, quoiqu'on ne suppose point qu'elle existe hors de mon Entendement, peut néanmoins estre plus parsaite que moi, à raison de son Essence. Or, dans la suite de ce Traité, je ferai voir plus amplement, comment de ce seulement que j'ai en moi l'idée d'une chose plus parfaite

#### PRE'FACE.

que moi, il s'ensuit que cette chose

existe veritablement.

Davantage, j'ai vû austi deux autres écrits affez amples sur cette matiere, mais qui ne combattoient pas tant mes raisons, que mes conclusions, & ce par des argumens tirez des lieux communs des Athées. Mais parce que ces fortes d'argumens ne peuvent faire aucune impression dans l'esprit de ceux qui entendront bien mes raifons, & que les jugemens de plusieurs personnes sont si foibles & si peu raisonnables, qu'ils se laissent bien plus fouvent persuader par les premieres opinions qu'ils auront eu d'une chose, pour fausses & éloignées de la raison qu'elles puissent estre, que par une solide & veritable, mais posterieurement entenduë refutation de leurs opinions, je ne veux point icy y répondre, de peur d'estre premierement obligé de les rapporter.

Je dirai feulement en general, que tout ce que disent les Athées, pour impugner l'existence de Dieu, dépend toûjours ou de ce que l'on feint dans Dieu des Affections humaines, ou de ce qu'on aatribuë à nos Esprits tant de force & de sagesse, que nous avons

### PREFACE.

bien la présomption de vouloir determiner & comprendre ce que Dieu peut & doit faire: De sorte que tout ce qu'ils disent ne nous donnera aucune difficulté, pourvû seulement que nous nous ressouvenions, que nous devons considerer nos esprits comme des choses snies & limitées, & Dieu comme un Estre infini & incomprehensible.

Maintenant, après avoir aucunement reconnu les sentimens des hommes, j'entreprens derechef le Traité de Dieu, & de l'Ame humaine, & ensemble de jetter les fondemens de la premiere Philosophie; mais sans en attendre aucune louange du vulgaire, ni esperer que mon Livre soit vû de plusieurs. Au contraire je ne conseillerai jamais à personne de le lire, finon à ceux qui voudront avec moi méditer serieusement, & qui pourront détacher leur esprit du commerce des sens, & le delivrer entierement de toutes sortes de préjugez, lesquels je ne sçai que trop estre en fort petit nombre. Mais pour ceux, qui sans se soucier beaucoup de l'ordre & de la liaison de mes raisons, s'amuseront à épiloguer sur chacune des parties, comme font plusieurs, ceux-là, dis-je, ne feront pas grand

#### PRE'FACE.

profit de la lecture de ce Traité: Et bien que peut-estre ils trouvent occafion de pointiller en plusieurs lieux, à grand peine pourront-ils objecter rien de pressant, ou qui soit digne de réponse.

Et dautant que je ne promets pas aux autres de les satisfaire de prime abord; & que je ne presume pas tant de moi que de croire pouvoir prevoir tout ce qui pourra faire de la difficulté à un chacun, j'exposerai premierement dans ces Meditations les mêmes pensées par lesquelles je me persuade estre parvenu à une certaine & évidente connoissance de la verité, afin de voir si par les mêmes raisons qui m'ont persuadé, je pourrai aussi en persuader d'autres; Et après cela je répondrai aux Objections qui m'ont esté faites par des personnes d'esprit & de doctrine, à qui j'avois envoyé mes Meditations pour estre examinées avant que de les mettre fous la Presse; car ils m'en ont fait un si grand nombre, & de si differentes, que j'ose bien me promettre qu'il sera difficile à un autre d'en proposer aucunes qui soient de consequence, qui n'aient point esté touchées.

#### PRE'FACE.

C'est pourquoi je supplie ceux qui desireront lire ces Meditations, de n'en former aucun jugement, que premierement ils ne se soient donnez la peine de lire toutes ces Objections, & les réponses que j'y ai faites.



(643) (643) (643) (643) (643)

### AU LECTEUR.



Ous les Ouvrages extraordinaires ont cela de commun, qu'ils font presque generalement rejettez de

tout le monde, lorsqu'ils commencent à paroistre, s'ils semblent combattre des opinions communément reçues, & si plusieurs ont interest de les décrier. Mais felon qu'ils sons bons ou mauvais, ils ont toûjours dans la suite un sort bien different; le tems ne manque jamais d'en faire un juste discernement, il condamne les uns, il justifie les autres ; & l'on voit que les ouvrages qui n'ont pour se rendre recommandables, que des opinions brillantes par l'éclat de la nouveauté, se détruisent peu à peu d'eux-mêmes, & font abandonnez de leurs propres défenseurs; au lieu que ceux qui ne se foûtiennent que par la force des raifons, & par la solidité de la doctrine, disposent insensiblement les Esprits à les recevoir, y trouvent de la créance de plus en plus, & bien loin de perdre leurs premiers partisans, la verité se fait tellement connoistre, que leurs plus grands ennemis deviennent ensin leurs plus grands protecteurs.

Il est vrai que c'est ordinairement bien tard que la veritése fait connoître de la sorte. Il faut un grand tems pour détromper les hommes ; & il y a lieu d'admirer que la Philosophie de Monsieur Des-Cartes qui n'a paru que de nos jours, soit déja si favorablement reçûe de tout le monde.

On sçait que jamais Philosophie n'a été plus generalement rejettée. Tous les Sçavans se sont élevez contr'elle pour la combattre; toutes les Universitez de l'Europe se sont trouvées interessées à la détruire; en un mot, elle n'a point été dépourvûc à sa naissance de toutes les illustres marques, ausquelles on connoît les ouvrages extraordinaires.

Cependant elle est déja dans un tel état qu'elle est aussi generalement approuvée, qu'elle a été generalement condamnée. On l'enseigne publiquement en Hollande, en Angleterre, en Allemagne. Elle partage en France les Universitez. Des Ordres entiers de Religieux se déclarent pour elle;

& ceux mêmes qui l'ont combattue avec plus de chaleur font gloire de la deffendre. Enfin il n'y a pas un homme d'esprit qui ne suive la Philosophie de Monseur Des-Cartes, ou qui ne l'estime; & on la voit parvenue en moins de trente années, à ce haut degré de réputation, où elle sembloit ne pouvoir arriver qu'aprés plusieurs siecles.

Les Meditations Métaphifiques font sans doute la principale & la plus considerable partie de cette admirable Philosophie; & quand Monsieur Des-Cartes n'auroit pas pris soin d'en avertir en plusieurs endroits de ses Ecrits; on en devroit estre persuadé par la seule consideration des matieres qu'elles traitent, & par l'importance des veritez qu'elles établissent.

Comme l'étude de ce grand Ouvrage qui paroît aujourd'huy pour la quatriéme fois en nostre Langue, n'est pas moins difficile qu'elle est neceffaire, on a tâché d'y apporter en cette Edition quelque sorte de facilité.

On a divifé chaque Meditation par Articles avec des Sommaires à côté qui expriment en peu de mots ce qu'ils contiennent. A la fin de chaque Article on a fait des renvois aux Objections; & des Objections, on a fait des renvois aux Réponfes; on n'en n'a point fait néanmoins aux septiémes Objections; parce que, comme elles sont pour la plûpart des suppositions routes pures, il étoit presque impossible d'y en faire sans attribuer à Monsieur Des-Cartes des opinions qu'il n'a jamais eues.

Il n'est pas besoin defaire un long discours pour montrer l'utilité de ce petit travail, elle paroît assez d'ellemême, & on la connoistra encore plus par l'usage.

Au reste la Traduction est la même qui a paru jusques ici; elle a été fort approuvée, & il seroit malaisé d'en donner une meisleure & une plus sidele. Il sussit d'avertir pour en faire porter un jugement avantageux, qu'elle a été vûc par Monsieur Des-Cartes, & qu'elle est presoue toute de Monsieur Clerselier. C'est cet homme illustre qui ne s'est pas moins rendu recommandable par les soins qu'il a pris de l'Edition de tous les Ouvrages de Monsieur Des-Cartes, que par cette parsaite intelligence qu'il en a, qui ne lui est commune

avec personne, & qui le fait regarder de tous les Cartesiens comme leur Maistre. Il est le dépositaire de tous les papiers qui se sont trouvez dans le Cabinet de ce grand homme après sa mort, & il donnera bien-tôt au Public avec des éclaircissemens necessaires, ces précieux fragmens qu'il a promis il y a longtems, & que ses grandes occupations ne lui ont pas encore permis de mettre au jour.

On peut même prometre que le Public reverra bien - tôt par ses soins les Entretiens sur la Philosophie, qui firent tant de bruit l'année derniere ; & dont il fut plus aisé de faire arrester le débit , que de saire voir les erreurs. Ce grand Prélat & ce fage Magistrat qui n'en suspendirent alors la publication que pour le bien de la paix, & qui sçavent que Monfieur Rohault n'a rien avancé dans ces Entretiens, touchant l'Eucharistie, que Monsieur Des Cartes n'ait avancé avant lui dans cet Ouvrage \* Dans qui a été dédié & presenté à la Sorponses bonne il y a plus de vingt-cinq ans à Mon- ont depuis peu fait choix de personnes sçavantes, judicieuses & des-interessées pour les examiner ; ou plûp. 291. tot pour les approuver : Car il n'y a

Ar-

nulle apparence que l'on condamne un Ecrit où l'on ne peut rien trouver à reprendre, finon que son illustre Auteur étant un Philosophe Catholique, n'a pas raisonné sur un des Principaux Mysteres de la Foi selon les principes d'un Philosophe Payen: mais selon les principes d'une Philosophie si conforme à la Doctrine de l'Eglise, & si peu savorable aux Heretiques, que le Ministre Claude ne put souffrir, que Monsieur Arnaud s'en servit contre lui pour la desfense

de la Religion.

Ce seroit ici le lieude se plaindre de la malice dequelques envieux qui ne pouvant attaquer les Ecrits de Monsieur Des-Cartes, & principalement les Meditations Métaphifiques, finon par de miserables Objections qui sont plus dignes de pitié que de reponse, attaquent sa personne par des calomnies, pour rendre sa Doctrine suspecte & odieuse. Mais comme sa réputation & sa Philosophie sont trop bien établies presentement pour devoir rien craindre des atteintes de ses ennemis, on a jugé plus à propos de les mépriser, que de s'arrester à les consondre. C'est pourquoi l'on déclare à ceux qui se trouveroient capables

d'ajoûter foi à leurs difcours, que puisque Monsieur Des Cartes n'a jamais prétendu plaire qu'aux honnêtes gens, & aux personnes judicieufes, on ne veut pas se mettre en peine de lui procurer l'approbation de ceux qui ne sont pas de ce nombre.



TE'MOIGNAGE



TE'MOIGNAGE

DELA

REINE CHRISTINE DESUEDE,

ENFAVEUR

DE Mr. DES-CARTES.

Imprimé sur l'Original qui est dans la Bibliothèque des Religieux de Sainte Geneviève.



HRISTINE, ALE-XANDRA, REINE. Nous faisons sçavoir par ces

presentes, qu'ayant esté supplice d'honorer d'une marque d'essime, la memoire du seur Des-Cartes, qui s'est acquis avec justice, le titre d'un grand Philosophe de nostre Siecle; Nous n'avons pas voulu resuser à la memoire d'un si grand homme, l'honneur de nostre approbation, & le témoignage de nostre Tome I. estime; dont il a receu pendant sa vie des marques assez éclatantes, pour accorder à ses amis après sa mort, ce témoignage qu'ils nous demandent. Nous confessons donc, que sa réputation & ses Ecrits nous donnerent autrefois envie de le connoistre : Que ce desir nous sit employer le credit du Sieur Chanut, Ambassadeur ordinaire de France, alors en nostre Cour, pour le disposer à nous donner cette satisfaction: Que l'amitie intime qui estoit entre ces deux excellens hommes, & celle que le Sieur Chanut avoit pour nous, le fit travailler heureusement à nostre dessein, & le disposer a quitter son Hermitage pour nous venir trouver. Ce qu'il fit, & fut receu de nous avec tous les honneurs & vémoignages d'estime que nous avons crû convenir à sa personne, & à son merite. L'ayant disposé à quelque séjour en nostre Cour, nous voulumes recevoir d'un si bon Maistre quelque teinture de la Philosophie, & des Mathematiques, & nous avons employé les heures de nostre loisir à cette agréable occupation, autant que nos grandes & importantes affaires le pouvoient permettre; Cependant nous eûmes la douleur de nous voir privées par la mort, d'un si illustre Maistre, a qui nous avons voulu don-

Her cette marque de nostre estime & bien-veillance; Et nous certifions même par ces presentes, qu'il a beaucoup contribué à nostre glorieuse conversion; & que la providence de Dieu s'est servie de lui, & de nostre illustre amy ledit Sieur Chanut, pour nous en donner les premieres lumieres; ensorte que sa grace & sa misericorde acheverent après à nous faire embrasser les veritez de la Religion Catholique, Apostolique & Romaine; que ledit Sieur Des-Cartes a toujours constamment professée, & dans laquelle il est mort, avec toutes les marques de la vraie Pieté que nostre Religion exige de tous ceux qui la profefsent. En foi de quoi nous avons signé ces presentes, & y avons fait apposer nostre Sceau Royal. Fait à Hambourg le 30 d'Aoust 1667. Signé, CHRISTINE ALEXANDRA, Et plus bas, M. SANTINI.



BACKS BACKSTAL HORSEST BACKSTAL

## EPITAPHE

DE

### Mr. DES-CARTES

En l'Eglise de Sainte Geneviéve de Paris.



ES-CARTES dont tu vois ici la Sepulture, A defillé les yeux des Aveugles mortels,

Et gardant le respect que l'on doit aux Autels,

Leur a du monde entier démontré la Structure.

Son Nom par mille Ecrits se rendit

Son Esprit mesurant & la Terre & les Cieux.

En penetra l'abîme, en perça les nuages, Cependant comme un autre, il cede aux loix du fort,

Luy qui vivroit autant que ses divins Ouvrages.

Si le Sage pouvoit s'affranchir de la mort.



## D. O. M.

### RENATUS DES-CARTES.



IR supra titulos omnium retro Philosophorum, Nobilis genere, Armoricus gente, Turonicus origine,

gente, luronicus origine, In Gallia flexiæ fluduit, In Pannonia miles mervit, In Baravia Philosophus delituit, In Suecia vocatus occubuit.

Tantiviri pretiofas Relliquias,
Galliarum percelebris tunc legatus,
PETRUSCHANUT,
CHRISTINÆ, Sapientissimæ

Reginæ, Sapientium amatrici, Invidere non potuit, nec vendicare Patriæ;

Sed quibus licuit cumulatas honoribus,

Peregrinæ terræ mandavit invitus. Anno Domini 1650. mense Februario, ætatis 54.

Tandem post septem & decemannos, In gratiam Christianissimi Regis

è iij

LUDOVICI DECIMI QUARTI; Virorum Infignium cultoris & remuneratoris.

Procurante PETRO DALIBERT Sepulchri pio & amico violatore, Patriæ redditæ funt;

Et in isto urbis & artium culmine politæ:

Ut qui vivus apud exteros otium & famam quæsierat,

Mortuus, apud suos cum laude quiesceret;

Suis & exteris in exemplum & documentum futurus.

I nunc viator;

Et divinitatis, immortalitatisque animæ,

Maximum & clarum affertorem, Aut jam crede felicem, aut precibus redde.



#### 

## AUTRE EPITAPHE DE Mr. DES-CARTES.



I DES - CARTES est mort au plus beau de savie, 3 Passant net en estonne pas? Ne pouvant plus rien ap-

prendre ici bas. Le Ciel devint l'objet de toute son en-

De la nature entiere il a sch les Secrets, Il nous en a laissé de sensibles portraits, Dans lesquels son esprit n'ajamais pris le change;

Il fut des veritez l'inébranlable appuy; Il a sans doute esté moins éclaire qu'un Ange :

Mais nul autre mortel ne le fut plus que lui.

EESESEE: 523555 2525252: 52552555

### TABLE DES ARTICLES DES MEDITATIONS

### METAPHYSIQUES.

### PREMIERE MEDITATION.

Des choses que l'on peut revoquer en doute.



DE pour établir quelque chose de constant dans les Sciences, il faut une sois

ses anciennes opinions. page i

2. Qu'il n'est pas besoin de les examiner toutes en particulier, qu'il suffit d'attaquer les principes, sur lesquelles elles sont sondees.

3. Que ces principes sont les sens sur lesquels on ne peut s'assurer, étant trompeurs.

4. Qu'il nous semble impossible que nos sens nous trompent en certaines choses.

s. Mais que nous en sommes si peu assirez que nous ne pouvons pas mê-

### DES MEDITATIONS.

me distinguer la veille d avec le sommeil. ibid.

 Que les choses qui nous sont representées dans le sommeil, ne sont pas absolument imaginaires.

7. Qu'au moins les images que nous en avons , semblent ne pouvoir estre composées que du mélange des idées d'autres chosés plus simples , qui son vraïes.

8. Quelles sont ces choses; & que les Sciences dont elles sont l'objet, contiennent des veritez dont il ne semble pas possible de douter.

9. Quelles raisons nous peuvent néanmoins faire douter de la verité de ces choses.

10. Qu'iln'y a donc rien dont on ne puisse en quelque façon douter. ix

11. Qu'il ne suffit pas d'avoir fait ces remarques: mais qu'il est important de les graver prosondément en nostre esprit.

12. Que pour en profiter , il ne faut pas seulement regarder nos anciennes opinions comme douteuses : mais supposer aussi qu'elles sont fausses. xj

13. Qu'il n'y a point de peril, ni d'erreur à en user de la sorte. ibid.

14. Quelles sont les suppositions qu'il faut faire ; & comment il s'en faut

ê v

fervir. xij 25. Pourquoi l'execution de ce dessein est très-difficile. ibid.

### SECONDE MEDITATION.

De la nature de l'Esprit humain; Et qu'il est plus aisé à connoître que le Corps.

il y aura le moindra doute, jusques à ce qu'on ait rencontré quelque chose de certain.

2. Oue ce sera beaucoup fait, si on peut rencontrer une seule chose certaine. xv

3. Qu'il faut donc rejetter comme faux tout ce que nous avons jamais connu par les sens. ibid.

4. Que pendant qu'on doute ainsi de tout on ne peut douter qu'on est, & que cette proposition Jesuis, est necessairement vraie.

5. Qu'estant ainsi certain qu'on existe, il saut examiner quel on est. xvij

6. Que pour cela il est à propos d'examiner quel on a crû estre autrefois ibid.

7. Que nous ne sommes rien de ce que nous avons crû estre autrefois, sinon précisément une chose qui pense. xx

### DES MEDITATIONS.

2. Que rien de ce qui se peut comprendre par l'imagination n'appartient à cette connoissance de nous-même. xxij

9. Ce que c'est qu'une chose qui pense.

20. D'où vient qu'on pense connoisse plus distinctement les choses corporelles que cette chose qui pense. xxv

11. Consideration sur la connoissance des choses sensibles dans l'examen d'un morceau de cire.

12. Que tout ce qu'on croit connoître diffintlement en ce morceau de cire, ne tombe point sous les sens. XXII

13. Que c'est donc par l'entendement seul que nous connoissons ce que c'est que ce morceau de cire.

14. D'où vient qu'on a peine à demeurer d'accord de cette verité.

45. Qu'elle sert à prouver que nous avons un esprit.

16. Et que cet esprit nous est plus distinctement connu qu'aucune chose.

27. Qu'il n'y a donc rien plus aisé à connoistre que nostre esprit. XXXIV

### TROISIE'ME MEDITATION.

### Qu'il y a un Dieu.

| clairement comme une chose qui pen-    | )1. | ~      | D'en no   | us de  | tacha  | nt des | fens,  |
|----------------------------------------|-----|--------|-----------|--------|--------|--------|--------|
| clairement comme une chose qui pen-    |     | ()     | nous r    | zous   | conno  | isons  | très-  |
|                                        | C   | lairem | ent com   | me u   | ne cho | se qui | pen-   |
| se. page xxxv)                         | 10  | e.     |           |        |        | page:  | XXXV)  |
| 2. Que toutes les choses que nous con- | 2.  | Que 1  | toutes le | es cho | ses qu | e nou. | s con- |

tement sont vraies. xxxvi)
3. Que nous n'avions point d'idées
claires & distinctes de plusieurs choses
que nous avons reconnu très-incertaines, après les avoir crû autresois
très-certaines. xxxviij

4. Que ce qui nous peut faire douter des choses que nous concevons fort distinctement, est que peut-estre Dieu se plait à nous tromper.

5. Ou'il faut donc examiner s'il y a un Dieu qui soit trompeur ; si l'on veut estre certain de quelque chose. xl

6. Que pour examiner la verité ou l'erreur de nos pensées, il est à propos de les diviser en certains genres. x1)

7. Que nos pensées sont ou des idees, ou des affections, ou des jugemens. ibid.

8. Que les idées prises en elles-mêmes

#### DES MEDITATIONS.

| ne sont point fausses.          | xlij      |
|---------------------------------|-----------|
| J. Ivi les affections non plus. | ibid.     |
| 10. Comment il arrive qu'ily    | ade l'er- |
| reur dans nos jugemens.         | ibid      |
| 11. Trois sortes didées qui     | Cont en   |
| nous.                           | while     |

12. Deux raifons qui nous ont persuadé que les idées qui semblent nous venir des objets, leur sont semblables.

13. Que la premiere de ces raisons n'est pas convaincante. ibid. 14. Ni la seconde non plus. xly

15. Que nous avons crû fans aucun sugement certain, qu'il y avoit des choses hors de nous qui causoient en nous des idées, qui leur fussent semblables.

 Comment nos idées confiderées en tant que telles, sont plus parfaites les unes que les autres. ibid.

77. Que toute cause efficiente a du moins autant de perfection que son effet.

18. Comment il suit de-là que la perfection objettive d'une idee doit estre formellement ou éminemment en sa cause, xlix

dont la perfection objective ne soit en nous ni formellement ni éminemment,

| El y a donc hors de nous quelque chose                                                                                    | 31. Qu'encore que nous ne compre-                                                             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| qui en est la cause.                                                                                                      | nions pas l'infini, cela ne laisse pas                                                        |
| 20. Dénombrement de nos idées. liij                                                                                       | d'être vrai. ibid.                                                                            |
| 21. Como rement de nos tores de nouse                                                                                     | d'être vrai. ibid.<br>32. Que quelque supposition qu'on fas-                                  |
| 21. Comment peuvent venir de nous-                                                                                        | Ce il est impossible que l'idée d'un                                                          |
| même les idées que nous avons des                                                                                         | Je, il est impossible que l'idée d'un                                                         |
| hommes, des Anges, & des ani-                                                                                             | Dieu vienne de nous. lxj                                                                      |
| maux. 1DId.                                                                                                               | 33. Que l'usage des sens fait qu'on ou-                                                       |
| maux. ibid.  22. Celles que nous avons des choses corporelles. liv  23. Celles que nous avons des choses sensibles. ibid. | blie aisément les raisons de cette ve-                                                        |
| corporelles.                                                                                                              | rire. Ixij                                                                                    |
| 23. Celles que nous avons des choses                                                                                      | 34. Que nous ne sommes pas la cause de                                                        |
| sensibles. ibid.                                                                                                          | nous-même. lxiij                                                                              |
| 24. Celles que nous avons de la subs-                                                                                     | risé. Ixij 34. Que nous ne fommes pas la cause de nous-même. Ixiij 35. Premiere raison. ibid. |
| tance de la durée du nombre , Oc.                                                                                         | 36. Seconde raison. lxiv                                                                      |
| tance, de la durée, du nombre, &c.<br>lvj                                                                                 | 37. Qu'encore que nous supposions avoir                                                       |
| 25. Même celles que nous avons de l'é-                                                                                    | to û ours été, la nature de la durée                                                          |
| tondui de la figure de la situaton.                                                                                       | de nostre vie prouve qu'il y a une cau-                                                       |
| tenduë, de la figure, de la situaton,                                                                                     | Se qui nous fait être. lxv                                                                    |
| Go. Ivij                                                                                                                  | 38. Oue cette caule of differente de                                                          |
| 26. Mais que l'idée que nous avons de                                                                                     | 38. Que cette cause est differente de nous-mêmes. Ixvj                                        |
| Dieu ne peut venir de nous & que par                                                                                      | 30. Ou'il of improfible we'alle fait                                                          |
| conséquent il y a un Dieu. ibid.                                                                                          | 39. Qu'ilest impossible qu'elle soit au-<br>tre que Dieu. ibid.                               |
| 27. Que nous concevons l'infini, c'est-                                                                                   | ire que Dieu. 101d.                                                                           |
| à-dire, Dieu par une veritable idée;                                                                                      | 40. Pourquoi on ne peut pas feindre                                                           |
| & qu'elle est en quelque façon pre-                                                                                       | que plusieurs causes ont concouru à                                                           |
| mierement en nous que celle de nous-<br>même. lvii)                                                                       | nostre production. Ixviii                                                                     |
| même. lviij                                                                                                               | 41. Ni que nos parens nous ayent pro-                                                         |
| 28. Que cette idée de Dieu n'est nulle-                                                                                   | duits, ou nous conservent, d'ou il                                                            |
| ment fausse. lix                                                                                                          | Jaut conclure qu'il y a un Dieu. Ixix                                                         |
| 28. Que cette idée de Dieu n'est nulle-<br>ment fauste. lix<br>29. Qu'au contraire elle est très-vraie.                   | 42. Que cette idée de Dien nous est                                                           |
| ibid.                                                                                                                     | 42. Que cette idée de Dieu nous est<br>naturelle. lxx                                         |
|                                                                                                                           | 43. Qu'elle vient de Dieu qui possede                                                         |
| 30. Et très-claire & très-distincte.                                                                                      | actuellement, & infiniment toutes les                                                         |
| la l                                                                                  | some some some toutes tes                                                                     |

DES MEDITATIONS.

perfections qu'elle enferme. ibid. 44. D'où il est évident qu'il ne peut être trompeur. exij

45. Qu'on ne sçauroit trop s'arrêter à contempler & adorer ce Dieu tout parfait.

46. Et qu'en cela consiste le Souverain bien de cette vie. ibid.

### QUATRIE'ME MEDITATION.

### Du Vrai & du Faux.

i. O Vaprès avoir détaché l'esprit des sens , il est aisé de le porter vers les choses intelligibles. lxxiv

2. Que la connoissance de Dieuest un moyen pour parvenir à celles des autres choses ibid.

3. Et qu'il est impossible que Dieu nous trompe. Ixxy

4. Qu'ainsi usant bien de la raison qu'il nous a donnée, nous ne pouvons jamais faillir. lxxvj

5. Qu'il ne s'ensuit pas de-là, que nous ne devions jamais faillir. ibid.

6. Que l'erreurn'estant qu'un défaut, il suffit d'être fini pour pouvoir faillir. lxxxiii

7 Qu'il semble néanmoins que l'erreur

### DES MEDITATIONS.

n'est pas purement un défaut, mais la privation de quelque perfestion.

Et qu'il semble impossible que Dieu nous ait privé d aucune perfection qui nous fut dûë.

9. Que celane doit pas faire douter de Son existence. Ses sins estant impenetrables, & y ayant même de la témerité à les reahercher.

ner les ouvrages de Dieu séparement pour en connoitre la persection. lxxx

11. Que nos erreurs dépendent du concours de deux causes, l'entendement & la volonté.

cune erreur en nôtre entendement au-

13. Que nôtre volonté, ou franc arbitre est la plus ample & la plus parsaite de toutes nos faculte?. | 1xxxii

14. En quoi consiste le franc arbitre; 6 pourquoi la grace divine le fortisse.

1s. Qu'ainsi l'entendement ni la volonté ne sont point d'eux-mêmes la cause de nos erreurs.

16. Mais que c'est le mauvais usage de nôtre liberté.

17. Que d'un orgrande clarté dans l'en-

tendement suit une grande détermination dans la volonté. lxxxvj

18. Qu'au contraire du défaut de connoissance en l'entendement suit une entiere indifference en la volonté, ibid-

19. Qu'encore qu'il y ait de la connoissance dans l'entendement, la volonté demeure indifferente, si cette connoissance n'est pas passaite. lxxxvij

20. Que nous jugeons bien ou mal selon que nous estendons nôtre volonté aussi loin, ou plus loin que nôtre connoissance. ibid.

21. En quoi consiste la forme de l'erreur. lxxxviij

22. Que nous ne pouvons nous plaindre de Dieu, de ce que nôtre entendement n'est pas plus parfait qu'il est. ibid.

n'est pas plus parfait qu'il est. ibid. 23. Ni de ce que nôtre volonté est plus étendue que nôtre entendement.

lxxxix
24. Ni enfin de ce que Dieu concourt
avec nous quand nous nous trompons.
ihid.

25. Que ce n'est point une impersection en Dieu de nous avoir donné la liberté: mais que c'en est une en nous d'en user mal. xC

26. Que néanmoins Dieu pouvoit faire que nous en usassions toujours bien.ibid.

### DES MEDITATIONS.

27. Qu'encore qu'il ne l'ait pas fait, nous n'avons pas sujet de nous en plaindre, pouvant acquerir l'habitude de ne point faillir.

28. Oue toutes les causes possibles de nos erreurs ont esté rapportées ci-dessus. xcit

29. Et qu'on y a donné les moyens de parvenir à la connoissance de la verité. xciii

### CINQUIE'ME MEDITATION.

De l'effence des choses materielles : Et pour la seconde sois , de l'existence de Dieu.

To avant d'examiner l'existence des choses materielles, il saut considerer quelles sont les idées que nous en avons. page xciv

2. Que nous avons une idée claire & distincte de l'estenduë en longueur, largeur & profondeur, & de plusieurs de ses proprietez.

Que nous connoissons même trésclairement plusieurs particularitez touchant les nombres, les sigures, le mouvement, &c. ibid.

4. Que nous avons en nous les idées de plusieurs choses dont la nature est

orare & immuable.

5. Que les idées de ca choses ne nous font point venues par l'entremise da fens, & qu'elles sont necessairement

6. Comme il s'ensuit de-là, qu'il y a un Dieu. xcviij

7. Rasson qui semble prouver le contraire. c

8. Que cette raison est un pur sophisme.

9. Qu'estant impossible de penser à Dieu sans lui astribuer toutes sortes de perfections; son existence qu'on en conclut, n'est pas une suite d'une pure supposition.

10. Ét que l'idée que nous avons de Dieu n'est pas quelque chose de fernt.

 Qu'il n'y a que les choses que nous concevons clairement & distintsement, qui nous puissent persuader entierement. ibid.

12. Qu'il n'y a rien qui nous soit absolument plus aisé à connoistre que Dieu. CV

 Que de la certitude de son existence dépend necessairement la certitude des autres choses.

14. Et qu'autrement on ne peut avoir que des connoissances vagues & in-

## DES MEDITATIONS.

es. Même dans les choses que l'on croit les plus certaines.

26. Mais qu'il n'en est pas de même quand on a la connoissance d'un Dieu.

17. Et qu'elle nous fournit un moyen assuré de parvenir à la connoissance d'une infinité de choses.

## SIXIE'ME MEDITATION.

De l'Existence des choses materielles : Et de la distinction réelle entre l'ame & le Corps de l'Homme.

O'il peut y avoir des choses materielles. page cxi

2. Que nostre faculté d'imaginer est capable de nous persuader de leur existence.

3. Quelle difference il y aentre l'imagination & la pure intellection. ibid. 4. Comment on connoît évidemment cette difference.

5. Qu'encore que l'imagination semble dépendre de quelque chose de corporel, cela ne prouve pas absolument l'existence des choses materielles.

6. Que pour découvrir leur existence,

il est à propos d'examiner ce que c'est que sentir.

7. Ce qu'il faut faire dans cet examen. CXVI

8. Dénombrement de tout ce que nous avons senti. ibid.

9. Dou vient qu'en sentant nous avons crû sentir des choses hors de nous , & differentes de nostre pensée. CXVIJ

10. D'où vient que nous avons jugé que ces choses estoient semblables aux idees qu'elles causoient en nous cxviis

11. Et que nous n'avions rien dans l'efprit qui n'y fut entré par les sens. ibid.

12. Comment nous avons connu que le corps que nous appellons nostre, nous appartient plus proprement qu'aucun cxix

13. Pourquoi nous avons crû avoir appris de la nature tout ce que nous jugions touchant les objets de nos sens. ibid.

14. Experiences qui ont peu a peu ruiné toute la créance que nous ajoûtions à nos sens. cxx

es. Deux raifons generales qui nous ont fait douter de la fidelité de nos fens. cxxij

26. Par lesquelles estoit aisé de répondre

### DES MEDITATIONS.

aux raisousqui nous avoient persuadez de la verité des choses sensibles. exxis 17. Que maintenant nous ne devons pas revoquer en doute generalement tout ce que nos sens nous representent.

18. Que l'essence de l'esprit sest de penser , & qu'il est réellement distingué du corps.

Comment les facultez d'imaginer
 de sentir appartienent à l'esprit.

20. Que celles de changer de lieu, de prendre diverses situations, &c. ne lui apartiennent point; mais au corps.

21. Qu'il y a hors de nous quelque substance capable de produire en nous les idées des choses sensibles... ibid.

22. Que cette substance est corporelle.

Guainst il y a des corps. CXXXV

23. Que tout ce que nous concevons clairement G distinctement estre dans les corps, s'y rencontre veritablement.

24. Que nous pouvons acquerir la connoissance claire & distincte des choses que nous n'y concevons encore que fort consusément.

es. Que tout ce que la nature nous enseigne contient quelque verité. cxxviij

26. Qu'il y a donc quelque verité dans ce quelle nous enseigne, touchant la douleur, la faim, la soif, &c. bid.

27. Qu'elle nous enseigne par ces sentimens l'étroite union de l'esprit avec le corps.

28. Qu'il y a encore de la verité en ce que la nature nous enseigne touchant l'exissence de phisseurs corps au tour du nôtre qui lui sont nuisibles ou prositables.

29. Denombrement de plusieurs opinions qui semblent être enseignées par la nature, quoiqu'elles ne soient que des préjugez.

30. Ce qu'il faut entendre ici par le mot de nature. CXXXI

31. Qu'elle ne nous apprend point à juger par les sens de la nature des choses; mais seulement si elles nous sont utiles ou nuisibles.

32. Que nous avons cru sans aucune raison, que les estoilles ne sont pas plus grandes que la slamme d'une chandelle. ibid.

33. Et que le feu a en lui quelque chofe de semblable à la chaleur qu'il excite en nous.

34. Et qu'une espace est vuide, ou rien ne fait impression sur nos sens. ibid.

35. Que ceux ausquels il arrive de prendre

### DES MEDITA,TIONS.

prendre du poison parmi des viandes, ne sont pas trompez directement par la nature. CXXXIV

86. Que nous nous trompons neanmoins assez souvent dans les choses ausquelles lanature nous porte directement. CXXXV

37. Qu'ainsi c'est une erreur de nature à un nidropique, d'avoir soif. exxxij

38. Pour connoistre que cela ne répugne point à la bonte de Dieu, il faut remarquer i. Que l'esprit est indivisible, & le corps droisible. CXXXVIII

39. 2. Que l'esprit ne reçoit aucunes impressions que par l'entremise du cerveau.

40. 3. Comment il suit de la fabrique de nos organes, que nous pouvons sentir de la douleur en quelque partie de nostre corps, sans qu'il y ait aucune blessure.

41. Qu'on ne peut rien souhaiter de mieux, sinon que les impressions qui se portent au cerveau causent les sentimens le plus ordinairement utiles à Phomme quand il est sain. CXI;

 Que c'est une marque de la bonté de Dieu de ce que cela se fait toûjours ainsi.

43. Exemple de la maniere utile en laquelle se sont nos sentimens. ibid. Tome I. 1

44. Que toute autre maniere auroit esté moins convenable à la conservation du corps. ibid.

45. Autre exemple de l'utilité de la maniere en laquelle se font nos senti-

46. D'où il suit que la nature de l'homme peut être quelquesois fautive nonobstant la bonté de Dieu. ibid.

47. Que cette consideration nous est très-utile pour reconnoître , & éviter nos erreurs. cxliv

48. Même pour distinguer la veille d'avec le sommeil. exly

49. Mais qu'enfin il faut avoüer & reconnoître la foiblesse & l'infirmité de nôtre nature. cxlvij

FIN.



## CONTROL CONTRO

### ABREGE'

### DES SIX MEDITATIONS

SUIVANTES.

#### ABREGE' DE LA I. MEDITATION.



ANS la premiere, je mets en avant les raifons pour lesquelles rous pouvons, douter generalement de toutes choses, & particulierement des choses materiel-

les, au moins tant que nous n'aurons point d'aurres fondemens dans les Sciences que ceux que nous avons cu jusqu'à present. Or, bien que l'utilité d'un doute si general ne paroisse pas d'abord, elle est toutefois en cela trés-grande, qu'il nous délivre de toutes sortes de préjugez, & nous prepare un chemin trés facile pour accoûtumer nôtre esprit à se détacher des sens : & essim en ce qu'il fait qu'il n'est pas possible que nous puissons jamais plus douter des choses que nous découvrirons par aprés estre veritables.

#### ABREGE' DE LA II. MEDITATION.

Ans la feconde, l'esprit, qui usant de la propre liberté, suppose que toutes les choses ne sont point de l'existence, lesquelles il a le moindre doute, reconnost qu'il est absolument impossible que cependant il

11)

#### ABREGE'.

n'existe pas lui même. Ce qui est d'une trésgrande utilité, d'autant que par ce moyen il sait aisément distinction des choses qui lui appartiennent, c'est à dire, à la nature intellectuelle, & de celles qui appartiennent au corps.

Mais parce qu'il peut arriver que quelques-uns attendront de moi en ce licu-là des raisons pour prouver l'immortalité de l'ame, j'estime les devoir icy avertir, qu'ayant tâché de ne rien écrire dans tout ce Traité, éont je n'eusse de demonstrations trêse exactes, je me suis vû obligé de suivre un ordre semblable à celui dont se servent les Geometres, qui est d'avancer premierement toutes les choses desquelles dépend la proposition que l'on cherche, avant que d'en rien conelure.

Or, la premiere & principale chose qui est requise pour bien connoître l'immortalité de l'Ame, est d'en former une conception claire & nette, & entierement diffinche de toutes les conceptions que l'on peut avoir du co ps : Ce qui a esté fair en ce lieu là. Il est requis outre cela de sçavoir que toutes les choles que nous concevons clairement & distinctement sont vraies, de la façon que nous les concevons : ce qui n'a pû eftre prouvé avant la quatriéme Meditation. De plus, il faut avoir une conception difrincte de la nature corporelle, laquelle se forme partie dans cette seconde, & partie dans la cinquième & fixième Medication. Et enfin l'on doit conclure de tout cela que les choses que l'on conçoit clairement & dift netement eftre des substances diverses, ainfi que l'on conçoit l'Esprit & le Corps. sont en effet des substances réellement dis-

#### ABREGE'.

tinctes les unes des autres. Et c'est ce que l'on conclut dans la fixiéme Meditation. Ce qui se confirme encore dans cette même Meditation, de ce que nous ne concevons aucun corps que comme divisible: au lieu que l'Esprit ou l'Ame de l'homme ne se peut concevoir que comme indivisible; Car en effer nous ne scaurions concevoir la moitié d'aucune Ame, comme nous pouvons faire du plus perit de tous les corps; en forte que l'on reconnoît que leurs natures ne sont pas seulement diverses, mais mê. me en quelque facon contra res. Or, je n'ai pas traité plus avant de cette matiere dans cet écrit, tant parce que cela suffit pour montrer affez clairemen que de la corruption du corps la mort de l'Ame ne s'enfuit pas, & air fi pour donner aux hommes l'esperance d'une seconde vie apré la mort; comme auffi parce que les premices desquelles on peut conclure l'immortalité de l'Ame, dependent de l'explicar on de toute la Physique. Premierement , pour sçavoir que generalement toutes les substances, c'est à dire, toutes les choses qui ne peuvent exister sans estre créés de Dieu sont de leur nature incorruptibles ; & qu'elles ne peuvent jamais cesser d'estre, si Dieu mêne en leur déniant son concours ne les réduit au néant. Et ensuite pour remarquer que le corps pris en general est une substance, c'est pourquoi aussi il ne perit point: Mais que le corps humain, en tant qu'il diff-re des autres corps, n'est composé que d'une certaine configuration de membres, & d'autres semblables accidens : Là où l'Ame humaine n'est point ainsi composée d'aucuns accidens, mais est une pure substance. Car encore que

#### ABREGE'.

tous ses accidens se changent, par exemple, encore qu'elle conçcive de cerraines choses, qu'elle en veüille d'autres, & qu'elle en sente d'autres, & qu'elle en sente d'autres, & c. l'Ame pourrant ne devient point autre: au lieu que le corps humain devient une autre chose, de cela sent que la figure de quelques-unes de ses parties se trouve changée; D'où il s'ensuit que le Corps humain peut bien facilement petir, mais que l'esprit, ou l'Ame de l'homme (ce que je ne distingue point) est immortelle de sa nature.

#### ABREGE' DE LA III. MEDITATION.

Ans la troisiéme Meditation, j'ai ce me semble expliqué affez au long le principal argument dont je me fers pour prouver l'existence de Dieu. Mais neanmoins, parce que je n'ai point voulu me fervir en ce lieu-là d'aucunes comparaisons tirées des choses corporelles, afin d'éloigner autant que je pourrois les esprits des Lecteurs de l'usage & du commerce des fens, peut-estre v est-il resté beaucoup d'obscuritez (lesquelles, comme j'espere, leront entierement éclaircies dans les réponses que j'ai faites aux Objections qui m'ont depuis esté proposées.) Comme entr'autres celles ci : Comment l'idée d'un Estre souverainement parfait, laquelle se trouve en nous, contient tant de realité objective, c'est-à dire, par representation à tant degrez d'estre & de perfeccion; qu'elle doit venir d'une cause souverainement parfaite : Ce que j'ai éclairci dans ces réponles par la comparaison d'une machine fort ingenieuse & artificielle, dont l'idée se

#### ABREGE.

rencontre dans l'esprit de quelque ouvrier; Car comme l'artifice objectif de cette idée doit avoir quelque cause, sçavoir est ou la science de cet ouvrier, su celle de quelque autre de qui il ait reçû cette idée, de même il est impossible que l'idée de Dieu qui est en nous, n'ait pas Dieu même pour sa cause.

#### ABREGE' DE LA IV. MEDITATION.

D Ans la quatriéme, il est prouvé que tou-tes les choses que nous concevons fort clairement & fort diffinctement sont toutes vraies : & ensemble est expliqué en quoi confiste la nature de l'erreur ou fausseté; Ce qui doit necessairement être sçû , tant pour confirmer les veritez précedentes , que pour mieux entendre celles qui suivent. Mais cependant il est à remarquer que je ne traite nullement en ce lieu-là du péché, c'est àdire , de l'erreur qui se commet dans la poursuite du bien & du mal : mais seulement de celle qui arrive dans le jugement, & le discernement du vray & du faux. Et que je n'entens point y parler des choses qui appartiennent à la Foy, ou à la conduite de la vie, mais seulement de celles qui regardent les veritez speculatives, & qui peuvent être conques par l'aide de la seule lumiere naturelle.

### ABREGE' DE LA V. MEDITATION.

Ans la V. Meditation outre que la nature corporelle prife en general y est expliquée, l'existence de Dieu y est encore démontrée par une nouvelle raison, dans la-

#### ABREGE'.

quelle néanmoin peut cities y rencontrerai-il auffi queiques difficultez, mas on en verta la folution dans les répantes aux Objections qui m'o t été faites. Et de plus je fait voir de quelle façon il en vertable que la certitude même des démonfracions Geometr ques dépend de la connoillance de Deu

ABREGE' DE LA VI ET DERN. 'MED. Nin, dans la sixième, je distingue l'acl'ion de l'entend ment d'avec celle de l'imagination, les marques de cette diffinction y sont décrites; l'y montre que l'ame de l'homme est réellement diffincte du corps , & toutefois qu'eile lui eft fi écroitement conjointe & unie , qu'elle ne compose que comme une même chose avec lui Toutes les erreurs qui procedent des sens y sont exposées, avec les moyens de les éviter ; & enfin j'y apporte toutes les railons, desquelles on peut conclure l'existence des choses materielles : Non que je les juge fort utiles pour prouver ce qu'elles prouvent ; à sçavoir, qu'il y a un Monde, que les hommes ont des corps & autres chof's femblables, qui n'ont jamais été miles en doute par aucun homme de bon sens; mais parce qu'en les considerant de prés, l'on vient à connoistre qu'elles ne sont pas si fermes, ni si évidentes que celles qui nous conduitent à la connoissance de Dieu, & de nôtre ame ; Ensorte que celles ci sont les plus certaines, & les plus évidentes, qui puissent tomber en la connoissance de l'esprit humain et c'est tout ce que j'ai eu dessein de prouver dans ces six Meditations. Ce qui fait que 'obinets ici beaucoup d'autres queltions, dont j'ai aussi parlé par occasion dans ce Traité.



# MEDITATIONS

RENE' DES CARTES
TOUCHANT LA PREMIERE
PHILOSOPHIE

Dans lesquelles il prouve clairement l'existence de Dieu, & la distinction réelle entre l'Ame & le Corps de l'homme.

### PREMIERE MEDITATION.

Des choses que l'on peut révoquer en doute.

En'est pas d'aujourd'huy que r je me suis apperceu, que dès pour mes premieres années j'ai reétablir ceu quantité de fausses opiquel-

nions pour veritables, & que ce que que

Meditation I. chose de con- j'ai depuis fondé sur des principes si mal affurez, ne sçauroit estre que fort douteux & incertain. Et dés-lors j'ai dans les bien jugé qu'il me falloit entreprendre ces, il serieusement une fois en ma vie, de me défaire de toutes les opinions que faut j'avois receues auparavant en ma vie re- créance, & commencer tout de nouveau dès le fondement, si je voulois toutes établir quelque chose de serme & de ses an- constant dans les Sciences. Mais cetnes opi te entreprise me semblant estre fort nions. grande, j'ai attendu que j'eusse at-

2. teint un âge qui fut si meur, que je Qu'il n'en pusse esperer d'autre après lui pas be auquel je fusse plus propre à l'exefoin de cuter : Ce qui m'a fait differer si longleseza- tems, que desormais je eroirois comminer mettre une faute, si j'employois encore à déliberer le tems qui me reste en par. pour agir. ricu-

lier ,

qu'il Luffit

lef-

quels

elles

font

fondécs

Aujourd'hui donc que fort à propos pour ce dessein j'ai délivré mon esprit de toutes sortes de soins, que par bonquerles heur jee n me sens agité d'aucunes pasprinci sions, & que je me suis procuré un pes, sur repos assuré dans une paisible solitude, je m'appliquerai ferieusement & avec liberté, à détruire generalement toutes mes anciennes opinions. Or pour cet effet il ne sera pas necessaire

Des choses dont on peut douter. in que je montre qu'elles sont toutes fausses, dequoi peut-estre je ne viendrois jamais à bout; Mais d'autant que la raison me persuade déja que je ne dois pas moins soigneusement m'empêcher de donner créance aux choies qui ne sont pas entierement certaines & indubitables, qu'à celles qui me Paroissent manifestement estre fausses, ce me sera assez pour les rejetter toutes, si je puis trouver en chacune quelque raison de douter ; Et pour cela il ne fera pas aussi besoin que je les examine chacune en particulier ; ce qui seroit d'un travail infini : Mais Parce que la ruine des fondemens entraîne necessairement avec soi tour le reste de l'Edifice, je m'attaquerai d'abord aux principes sur lesquels toutes 3. mes anciennes opinions étoient ap- Que puyées.

Tout ce que j'ai receu jusqu'à present pes Pour le plus vrai affuré, je l'ai appris sont les des sens, ou par les sens. Or j'ai & quel-senssur quefois éprouvé que ces fens estoient quels trompeurs; & il est de la prudence de on ne ne se fier jamais entierement à ceux peut qui nous ont une fois trompez. Voyez s'affu-Objection 6c. page 282. nombre 10. To- étans

Mais peut-estre qu'encore que les sens peurs.

R 37

nous trompent quelquefois, touchant Qu'il des choses fort peu sensibes & fort femble éloignées, il s'en rencontre néanmoins impef- beaucoup d'autres, desquelles on ne peut pas raisonnablement douter, que nos quoique nous les connoissions par leur 1ens moyen. Par exemple, que je suis ici, nous assis auprés du feu, vêtu d'une robe penten de chambre, ayant ce papier entre cestai les mains, & autres choses de cette cheses nature; Et comment est-ce que je pourrois nier que ces mains & ce corps soient à moi ; Si ce n'est peutêtre que je me compare à certains in. sensez, de qui le cerveau est tellement troublé & offusqué par les noires va-Mais peurs de la bile, qu'ils assurent conf-

tamment qu'ils sont des Rois, lorsqu'ils que nousen sont trés-pauvres ; qu'ils sont vestus d'or & de pourpre, lorsqu'ils sont tout fom nuds; ou qui s'imaginent estre des mes fi fuiez, cruches, ou avoir un corps de verre. Mais quoi : ce sont des fous, & je ne que nousne serois pas moins extravagant, si je me reglois fur leurs exemples.

vons Toutesois j'ai ici à considerer que pasmê. je suis homme, & par conséquent que guer la j'ai coûtume de dormir, & de me representer en mes songes les mêmes choses, ou quelquesois de moins vraisemblables, que ces insensez, lorsqu'ils

Des choses dont on peut douter. V veillent. Combien de fois m'est-il arrivé de songer la nuit que j'estois en ce lieu, que j'estois habillé, que j'étois auprés du feu, quoique je fusse tout nud dedans mon lit? Il me semble bien à present que ce n'est point avec des yeux endormis que je regarde ce papier ; que cette teste que je branle n'est point assoupie ; que c'est avec dessein & de propos déliberé que j'étends cette main, & que je la lens; ce qui arrive dans le sommeil ne 1emble point si clair ni si distinct que tout ceci. Mais en y pensant soigneusement je me ressouviens d'avoir souvent été trompé en dormant par de iemblables illusions. Et en m'arrêtant sur cette pensée, je vois si manifestement qu'il n'y a point d'indices cer- Oucles tains par où l'on puisse distinguer net-choses tement la veille d'avec le sommeil, qui que j'en suis tout étonné, & mon éton- font renement est tel, qu'il est presque capa- presenble de me persuader que je dors.

Supposons donc maintenant que dans le nous sommes en dormis, & que toutes ces particularitez, à scavoir, que nous ne sont Ouvrons les yeux, que nous branlons pas abla teste, que nous étendons les mains, solu-& choses semblables, ne sont que de ment ifausses illusions; Et pensons que peut-naires,

estre nos mains, ni tout nostre corps,ne font pas tels que nous les voions. Tourefois il faut au moins avouer que les choses qui nous sont representées dans le sommeil, sont comme des tableaux & des peintures, qui ne peuvent estre formées qu'à la ressemblance de quelque chose de réel & de veritable; & qu'ainsi pour le moins ces choses generales, à scavoir, des yeux, une teste, des mains, & tout un corps, ne sont pas choses imaginaires, mais vraïes & existantes. Car de vrai les Peintres, lors même qu'ils s'étudient avec le plus d'artifice à representer des Sirenes & des Satires par des figures bizares & extraordinaires, ne peuvent toutefois leur donner des formes & des natures entierement nouvelles, mais font seulement un certain mélange & composition des membres de divers animaux. Ou bien si peut-estre leur imagination est assez extravagante pour inventer quelque chose de si nouveau que jamais on n'ait rien veu de semblable, & qu'ainsi leur ouvrage represente une chose purement feinte & absolument fausse, certes à tout le moins les couleurs dont ils les composent doivent-elles estre verita-

Des choses dont on peut douter. vij Et par la même raison, encore que ces choses generales, à sçavoir, un Qu'au moins corps, des yeux, une teste, des mains, lesima-

& autres semblables, pussent estre gesque imaginaires; Toutefois il faut neces- nousen fairement avouer qu'il y en a au moins avons, quelques autres encore plus simples blentne & plus univerfelles, qui font vraies pou-& existantes; du mélange desquelles ni voir plus ni moins que de celui de quelques eftre veritables couleurs; toutes ces images pofées des choses qui résident en nostre pen- que du

fée , soit vraies & réelles , soit feintes mélan-& fantastiques, sont formées.

De ce genre de choses est la nature d'aucorporelle en general, & son étenduë; tres ensemble la figure des choses étenduës, choses leur quantité ou grandeur, & leur plus nombre; comme aussi le lieu où elles ples font, le tems qui mesure leur durée, qui & autres semblables. C'est pourquoi sont peut-estre que de-là nous ne conclu- vraies. rons pas mal, si nous disons que la Physique, l'Astronomie, la Medeci- Qu'elne, & toutes les autres Sciences qui lessont dépendent de la confideration des cho-choses composées, sont fort douteuses & ses; & incertaines; Mais que l'Arithmeti- que les que, la Geometrie, & les autres Scien- Sciences de cette nature, qui ne traitent dont que de choses fort simples, & fort ge-elles

a 2237

VIII tien-

nerales, sans se mettre beaucoup en l'objet, peine si elles sont dans la nature, ou helles n'y font pas, contiennent quelque chose de certain & d'indubitable; des ve Car soit que je veille, ou que je dorme, deux & trois joints ensemble nesem-formeront toûjours le nombre de cinq, ble pas & le quarren'aura jamais plus de quapossi- tre côtez; & il ne semble pas possible ble de que des veritez si claires & si appadouter. rentes puissent estre soupçonnées d'aucune fausseté, ou d'incertitude.

Toutesois il y a long-tems que j'ai Quel- dans mon esprit une certaine opinion, les rai qu'il y a un Dieu qui peut tout, & par qui j'ai été fait & créé tel que je suis. nous peuvet Or que sçai-je s'il n'a point fait qu'il néan n'y ait aucune Terre, aucun Ciel, moins aucun corps étendu, aucune figure, douter aucune grandeur, aucun lieu? Et que de la néanmoins j'aie les sentimens de touverité tes ces choses, & que tout cela ne me de ces semble point exister autrement que je choles le vois ? Et même comme je juge quelquefois que les autres se trompent dans les choses qu'ils pensent le mieux scavoir; Que scai-je s'il n'a point fait que je me trompe aussi toutes les fois que je fais l'addition de deux & de trois, ou que je nombre les côtez

d'un quarré, ou que je juge de quel-

Des choses dont on peut douter. ix que chose encore plus facile, si l'on se peut imaginer rien de plus facile que cela ? Mais peut-estre que Dieu n'a pas voulu que je fusse deceu de la sorte, car il est dit souverainement bon. Toutefois si cela répugnoit à sa bonté de m'avoir fait tel que je me trompasse toûjours, cela sembleroit aussi lui estre aucunement contraire de permettre que je me trompe quelquefois ; & néanmoins je ne puis douter qu'il ne

le permette.

Il y aura peut-estre ici des person- 10: nes qui aimeroient mieux nier l'exis- Qu'il tence d'un Dieu si puissant, que de n'y a croire que toutes les autres choses rien font incertaines : Mais ne leur resis-dont tons pas pour le present, & supposons on ne en leur faveur que tout ce qui est dit puisse ici d'un Dieu soit une fable ; Toute-queltois, de quelque façon qu'ils suppo-que falent que je sois parvenu à l'état, & à çon l'estre que je possede, soit qu'ils l'at-douter, tribuent à quelque destin ou fatalité. soit qu'ils le referent au hazard, soit qu'ils veiillent que ce foit par une continuelle suite & liaison des choses, ou enfin par quelque autre maniere; Puisque saillir & se tromper est une imperfection, d'autant moins puissant fera l'Auteur qu'ils assigneront à mon

origine, d'autant plus sera-t-il probable, que je suis tellement imparsait que je me trompe tonjours. Ausquelles raisons je n'ai certes rien à répondre; Mais ensin je suis contraint d'avoier, qu'il n'y a rien de tout ce que je croiois autresois estre veritable, dont je ne puisse en quelque saçon douter. Et cela non point par inconsideration ou legereté, mais pour des raisons très-fortes & meurement considerées. De sorte que désormais je ne dois pas moins soigneusement m'empêcher d'y donner créance, qu'à ce qui seroit manisestement saux, si je veux trou-

Qu'il ver quelque chose de certain & d'assu-

pasd'a. ré dans les Sciences.

Mais il ne suffit pas d'avoir fait ces voir fait ces remarques, il faut encore que je prenne soin de m'en souvenir : car ces anques ciennes & ordinaires opinions me remais viennent encore souvent en la pensée; qu'il est im- le long & familier usage qu'elles ont eu avec moi, leur donnant droit d'ocles gra- cuper mon esprit contre mon gré, & de se rendre presque maistresse de ver ma créance ; Et je ne me desaccoûtu-DIO fonde- merai jamais de leur déferer, & de prendre confiance en elles, tant que ef. je les confidererai telles qu'elles font en effet, c'est à sçavoir, en quelque saDes choses dont on peut douter. xj con douteuse comme je viens de montrer, & toutesois fort probables, ensorte que l'on a beaucoup plus de raison de les croire que de les nier.

C'est pourquoi je pense que je ne se-pour rai pas mal, si prenant de propos déli-en proberé un sentiment contraire, je ment trompe moi-même, & si je seins pour pas quelque tems que toutes ces opinions seule-ses; jusq'uà ce qu'ensin, ayant tellement balancé mes anciens & mes nouveaux préjugez, qu'ils ne puissent faire nes opencher mon avis plus d'un côté que piniós d'un autre, mon jugement ne soit plus d'oun autre, mon jugement ne soit plus d'un autre, mon jugement ne soit plus d'oun autre, mon jugement ne soit plus d'oun autre, mon jugement ne soit plus d'oun autre, mon jugement ne soit plus d'un autre, mon jugement ne soit plus comme teuses; usages & détourné du droit chemin mais qu'il e peut conduire à la connoissance de la verité.

Car je fuis assuré que cependant il fiqu'ele les sont ne peut y avoir de peril ni d'erreur en faus-cette voye, & que je ne sçaurois au-ses. jourd'huy trop accorder à ma désance, puisqu'il n'est pas maintenant question d'agir, mais seulement de méditer & point de connoistre.

Je supposerai donc, non pas que ril, ni
Dieu, qui est trés-bon & qui est la sou-d'erveraine source de verité, mais qu'un
certain mauvais genie, non moins rude la
fé & trompeur que puissant, a emploïé sorte.

a vi

quoi

le.

14. toute son industrie à me tromper. Je Quel penserai que le Ciel, l'air, la terre, les sont les couleurs, les figures, les sons & les fup. toutes les autres choses exterieures, pofine sont rien que des illusions & rêvetions ries, dont il s'est servi pour tendre des qu'il faut pieges à ma crédulité. Je me considefaire : &com- rerai moi-même comme n'ayant point ment il de mains, point d'yeux, point de chair, point de sang, comme n'ayant s'en faut aucun sens, mais croiant faussement fervir. avoir toutes ces choses; Je demeurerai obstinément attaché à cette pensée; & si par ce moien il n'est pas en mon pouvoir de parvenir à la connoissance d'aucune verité, à tout le moins il est en ma puissance de suspendre mon jugement: C'est pourquoi je prendrai garde soigneusement de ne recevoir en ma croïance aucune fausseté : & pre-

pourra jamais rien imposer. 790 Mais ce dessein est penible & labo-Pourrieux, & une certaine paresse m'entraîne insensiblement dans le train de l'exema vie ordinaire. Et tout de même qu'un esclave qui jouissoit dans le sommeil d'une liberté imaginaire, diffici- lorsqu'il commence à soupçonner que

parerai si bien mon esprit à toutes les ruses de ce grand trompeur, que pour puissant & rusé qu'il soit, il ne me

Des choses dont on peut douter. xiii sa liberté n'est qu'un songe, craint de se réveiller, & conspire avec ces illusions agréables, pour en estre plus longtems abusé : Ainsi je retombe insensiblement de moi-même dans mes anciennes opinions, & j'apprehende de me réveiller de cet assoupissement: de peur que les veilles laborieuses qui auroient à succeder à la tranquillité de ce repos, au lieu de m'apporter quelque jour & quelque lumière dans la connoissance de la verité, ne fussent pas suffisantes pour éclaircir toutes les tenebres des difficultez qui viennent d'estre agitées.

Voyez les objections generales contre cette premiere Meditation. Ob. 3º. Pag. 138. Tom. 1. Ob. se. Pag. 4c. Tom. 2. & Pag. 255. No mb. 1. Tom. 2.



(600) (600) (600) (600) BY COLICE WATER TO WATER THE DECEMBER OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE でかゆうでをゆるうでをゆるう、でをゆるうでをゆるうでをゆるう

## MEDITATION

SECONDE.

De la nature de l'Esprit humain; Et qu'il est plus aisé à connoître que le Corps.

faut re-

dre

à ce

qu'on

quel -

chose

GHC

A Meditation que je fis hier m'a rempli l'esprit de tant de doutes, qu'il n'est plus désormais en ma puissance

lescho- de les oublier : Et cependant je ne vois pas de quelle façon je les pourrai résoudre : & comme si tout à coup j'étois tombé dans une eau très-profonde; je suis tellement surpris que je doute, ne puis ni assurer mes pieds dans le fond, ni nager pour me soûtenir audellus. Je m'efforcerai néanmoins, & aitren. suivrai derechef la même voyeoù j'étois entré hier , en m'éloignant de tout ce en quoi je pourrai imaginer le moindre doute, tout de même de cer- que si je connoissois que cela sut absolument faux, & je continuërai toû-

Touchant l'Esprit humain. jours dans ce chemin, jusqu'à ce que j'aie rencontré quelque chose de certain; ou du moins, si je ne puis autre chose, jusqu'à ce que j'aie appris certainement, qu'il n'y a rien au monde de certain.

Archimedes, pour tirer le Globe (era terrestre de sa place, & le transporter beauen un autre lieu, ne demandoit rien coup qu'un point qui fut ferme & immobi- fait, si on peut le; Ainsi j'aurai droit de concevoir de renhautes esperances, si je suis assez heu- contrer reux pour trouver seulement une chose une qui soit certaine & indubitable.

Je suppose donc que toutes les cho- certais ses que je vois sont fausses, je me per- ne. suade que rien n'a jamais été de tout ce que ma memoire remplie de men- faut longes me represente : je pense n'avoir donc aucuns sens; je crois que le corps, la rejenter figure, l'étendue, le mouvement & le comme lieu ne sont que des sictions de mon faux, Esprit. Qu'est-ce donc qui pourra estre que estimé veritable? Peut-estre rien autre nous chose, sinon qu'il n'y a rien au monde avons de certain.

Mais que sçai-je s'il n'y a point quelque autre chose differente de celles fens. que je viens de juger incertaines, de 4. laquelle on ne puisse avoir le moindre

Que ce chose 1

> jamais connu

pendant qu'on doute tout, on ne douter qu'on que cette propofition cessairement

vraie

doute? N'y a-t-il point quelque Dieu ou quelque autre puissance, qui me met en esprit ces pensées? Cela n'est ainsi de pas necessaire; car peut estre que je fuis capable de les produire de moimême. Moi donc à tout le moins ne fuis-je point quelque chose? Mais j'ai déja nié que j'eusse aucuns sens, ni est, & aucun corps; je hesite néanmoins: car que s'ensuit-il de-là? Suis-je tellement dépendant du corps & des sens que je ne puisse estre sans eux? Mais je suis, je me suis persuadé qu'il n'y avoit est ne- rien du tout dans le monde, qu'il n'y avoit aucun Ciel, aucune terre, aucuns esprits', ni aucun corps : Ne me suis-je donc pas aussi persuadé que je n'étois point? Tant s'en faut, j'étois sans doute si je me suis persuadé, ou seulement si j'ai pensé quelque chose: Mais il y un je ne sçai quel trompeur trèspuissant & très-rusé, qui emploie toute son industrie à me tromper toûjours: Il n'y a donc point de doute que je fuis, s'il me trompe; Et qu'il me trompe tant qu'il voudra, il ne scauroit jamais faire que je ne fois rien, tant que je penserai estre quelque chose. De sorte qu'après y avoir bien pensé, & avoir soigneusement examiné tous

Touchant l'Esprit humain. xvij tes choses: Enfin il faut conclure & tenir pour constant, que cette proposition, je suis, j'existe, est necessaitement vraie, toutes les fois que je la prononce, ou que je la conçois en mon Esprit. Voyez Obj. s. p. 6. nomb. 1. Tome 2. \* p. 257. nomb. 5. Tome 2. 6 p. 272. nomb. 1. Tome 2.

Mais je ne connois pas encore assez clairement quel je suis, moi qui suis Qu'é-Certain que je suis : De sorte que de-tant formais il faut que je prenne soigneu- certain lement garde de ne prendre pas im- qu'on Prudemment quelque autre chose pour existe, moi, & ainsi de ne me point mépren- il faut dre dans cette connoissance, que je examiloutiens estre plus certaine & plus évi- quel on dente que toutes celles que j'ai eues est. auparavant. Voyez Object. s.p. 7. nomb. 2. Tom. 2.

C'est pourquoi je considererai maintenant tout de nouveau ce que je Que croiois estre avant que j'entrasse dans pour ces dernieres pensées: & de mes an-cela il Ciennes opinions je retrancherai tout propos ce qui peut estre tant soit peu com-d'exabattu, par les raisons que j'ai tantôt miner alleguées, ensorte qu'il ne demeure quel on Précisément que cela seul qui est en- estre tierement certain & indubitable. autre-Lu'est-ce donc que j'ai crû estre ci-fois.

xviii Meditation II.

devant? Sans difficulté j'ai pensé que j'étois un homme: Mais qu'est-ce qu'un homme? Dirai-je que c'est un animal raisonnable? Non certes; car il me faudroit par après rechercher ce que c'est qu'Animal, & ce que c'est que Raisonnable, & ainsi d'une seule question je tomberois insensiblement en une infinité d'autres plus difficiles & plus embarrassées, & je ne voudrois pas abuser du peu de temps & de loisir qui me reste, en l'employant à démêler de semblables difficultez. Mais ie m'arresterai plûtôt à considerer icl les pensées qui naissoient ci-devant d'elles-mêmes en mon esprit, & qui ne m'étoient inspirées que de ma seule Nature, lorsque je m'appliquois à la consideration de mon Estre. Je me considerois premierement comme ayant un visage, des mains, des bras, & toute cette machine composée d'os & de chair, telle qu'elle paroît en un cadavre, laquelle je defignois par le nom de Corps: Je considerois outre cela que je me nourrissois, que je mar. chois, que je sentois & que je pensois, & je rapportois toutes ces actions à l'Ame; Mais je ne m'arresto15 point à penser ce que c'étoit que cette Ame; ou bien si je m'y arrestois,

Touchant l'Esprit humain. xix je m'imaginois qu'elle étoit quelque chose d'extrêmement rare & fubtil, comme un vent, une flamme, ou un air très-delié qui étoit insinué & répandu dans mes plus groffieres parties. Pour ce qui étoit du Corps, je ne doutois nullement de sa Nature; Mais je pensois la connoître fort distinctement; & si je l'eusse voulu expliquer suivant les notions que j'en avois alors, je l'eusse décrite en cette sorte. Par le corps j'entens tout ce qui peut estre terminé par quelque figure; qui peut estre compris en quelque lieu, & remplir un espace en telle sorte que tout autre corps en soit exclus; qui peut estre senti, ou par l'attouchement, ou par la vûë, ou par l'ouie, ou par le goût, ou par l'odorat; qui peut estre mû en plusieurs façons, non pas à la Verité par lui-même, mais par quelque chose d'étranger, duquel il soit touché, & dont il reçoive l'impression; Car d'avoir la puissance de se mouvoir de soi-même, comme aussi de sentir, ou de penser, je ne croiois nullement que cela appartint à la nature du corps, au contraire je m'étonnois plûtôt de voir que de semblables facultez le rencontroient en quelques - uns. Voiez Object. s. p. 7. nomb. 2. Tome 2.

Mais moi qui suis-je maintenant que Que je suppose qu'il y a un certain genie sommes qui est extrêmement puissant, & si je rien de l'ose dire malicieux & rusé, qui emce que ploye toutes ses forces & toute son industrie à me tromper? Puis-je assunous avons rer que j'aie la moindre chose de toutes crá celles que j'ai dit n'a gueres appartenir effre à la Nature du corps ? je m'arreste à y autrefois, si- penser avec attention, je passe & renon passe toutes ces choses en mon esprit, préci lément & je n'en rencontre aucune que je puisse dire estre en moi. Il n'est pas besoin que je m'arreste à les dénomchose qui brer. Passons donc aux attributs de penle. l'Ame, & voions s'il y en a quelqu'un qui soit en moi. Les premiers sont de me nourrir & de marcher : mais s'il est vrai que je n'ai point de corps, il est vrai aussi que je ne puis marcher ni me nourrir. Un autre est de sentir : mais on ne peut aussi sentir sans le corps, outre que j'ai pensé sentir autrefois plusieurs choses pendant le sommeil, que j'ai reconnu à mon réveil n'avoir point en effet senties. Un

autre est de penser, & je trouve ici

que la pensée est un attribut qui m'ap-

partient: Elle seule ne peut estre dé-

tachée de moi: fe suis, j'existe, cela

est certain: mais combien de tems?

Touchant l'Esprit humain A sçavoir, autant de tems que je pense; car peut-estre même qu'il se pourroit faire, si je cessois totalement de penser, que je cesserois en même tems tout-à-fait d'estre. Je n'admets maintenant rien qui ne soit necessairement Vrai : je ne suis donc précisément parlant, qu'une chose qui pense, c'est-à-dire, un Esprit, un Entendement ou une raison qui sont des termes dont la signiheation m'étoit auparavant inconnuë. Or, je suis une chose vraïe & vraïement existante: mais quelle chose ? Je l'ai dit, une chose qui pense. Et quoi davantage? J'exciterai mon imagination pour voir si je ne suis point encore quelque chose de plus. Je ne suis Point cet assemblage de membres, que l'on appelle le corps humain, je ne fuis Point un air delié & penetrant répandu dans tous ces membres, je ne suis Point un vent , un foufie , une vapeur, ni rien de tout ce que je puis feindre m'imaginer, puis que j'ai supposé que tout cela n'étoit rien, & que sans changer cette supposition, je trouve que je ne laisse pas d'estre certain que le suis quelque chose. Voyez Objec. 2. nomb. 1. p. 56. Tome 1. \* ibid. p. 61. nomb. 3. \* Objec. 3. p. 140. Tome 1. \* Objec. 4. p. 188. nomb. 1. Tome 1. \* l'ima-

gina-

gion,

n'ap-

par -

rient

connoif-

fance

Object. s. p. 9. nomb. 4. Tome 2. ibid. nomb. 5. p. 11. \* ibid. nomb. 6. p. 14. \* rép. au rec. p. 269. nomb 17. Tom. 2.

Mais peut-estre est-il vrai que ces mêmes choses-là que je suppose n'estre rien de point, parce qu'elles me sont inconnuës, ne sont point en effet differentes de moi que je connois? Je n'en sçai rien; je ne dispute pas maintedre par nant de cela: je ne puis donner mon jugement que des choses qui me sont connues: je connois que j'existe, & je cherche quel je suis, moi que je connois estre. Or, il est très-certain que la connoissance de mon Estre ainsi précià cette sément pris, ne dépend point des choses dont l'existence ne m'est pas encore connuë; parconsequent elle ne dépend de nous d'aucunes de celles que je puis feindre par mon imagination. Et même ces termes de feindre, & d'imaginer m'avertissent de mon erreur. Car je feindrois en effet si je m'imaginois estre quelque chose : puisqu'imaginer n'est rien autre chose que contempler la figure, ou l'image d'une chose corporelle: Or, je sçai déja certainement que je suis, & que tout ensemble il se peut faire que toutes ces images, & generalement toutes les choses qui se rapportent à la nature du corps, ne

Touchant l'Esprit humain. xxiii soient que des songes ou des chimeres. Ensuite dequoi, je vois clairement que J'ai aussi peu de raison, en disant: l'exciterai mon imagination pour connoistre plus distinctement quel je suis, que si je disois, je suis maintenant éveillé, & j'apperçois quelque chose de réel & de veritable; mais parce que je ne l'apperçois pas encore affez nettement, je m'endormirai tout exprès, afin que mes songes me reprelentent cela même avec plus de verité & d'évidence. Et partant je connois manifestement que rien de tout ce que le puis comprendre par le moien de Imagination, n'appartient à cette consoissance que j'ai de moi-même, & qu'il est besoin de rappeller & détourher son esprit de cette façon de concevoir, afin qu'il puisse lui-même condoître bien distinctement sa nature, Voyez Object. 2. p. 56. nomb. 1. Tome 1. \* Object. & Rep. 3. p. 142. Tome 1. \* Objec. s: nomb. 7. p. 18. Tome 2. ibid. P. 19. nomb. 8. 6 p. 20. nomb. 9.

Mais qu'est-ce donc que je suis? une chose qui pense: Qu'est-ce qu'une Ceque chose qui pense, c'est-à-dire, une chose c'est lui doute, qui entend, qui conçoit, qui qu'une Mirme, qui nie, qui veut, qui ne veut chose las, qui imagine aussi, & qui sent pense.

AIXA

Certes, ce n'est pas peu, si toutes ces choses appartiennent à ma Nature Mais pourquoi n'y appartiendroientelles pas? Ne suis-je pas celui-là mê me qui maintenant doute presque de tout: qui néanmoins entends & concois certaines choses, qui assure & affirme celles-là seules estre veritables, qui nie toutes les autres, qui veut & desire d'en connoistre davantage, qui ne veut pas estre trompé, qui imagine beaucoup de choses, même quelquefois en dépit que j'en aie, & qui en sent aussi beaucoup, comme par l'entremise des organes du corps. Y a-t-il rien de tout cela qui ne soit aussi veritable, qu'il est certain que je suis & que j'existe, quand même je dormirois toujours & que celui qui m'a donné l'estre se serviroit de toute son industrie pout m'abuser? Y-a-t-il aussi aucun de ces attributs qui puisse estre distingué de ma pensée, ou qu'on puisse dire estre separé de moi-même? Car il est de soi si évident que c'est moi qui doute, qui entends, & qui desire, qu'il n'est pas ici besoin de rien ajoûter pout l'expliquer. Et j'ai aussi certainement la puissance d'imaginer, car encore qu'il puisse arriver (comme j'ai supposé auparavant) que les choses que j'imagine

Touchant l'Esprit humain. XXV l'imagine ne soient pas vraies, néanmoins cette puissance d'imaginer ne laisse pas d'estre réellement en moi, & fait partie de ma pensée: Enfin je luis le même qui sent, c'est-à-dire qui apperçois certaines choses comme par les organes des sens : puisqu'en effet je vois de la lumiere, j'oi du bruit, je sens de la chaleur. Mais l'on me dira que ces apparences-là sont fausses, & que je dors. Qu'il soit ainsi; toutefois à tout le moins il est très-certain qu'il me semble que je vois de la lumiere, que j'ois du bruit, & que je sens de la chaleur; cela ne peut estre faux; & c'est proprement ce qui en moi s'appelle sentir; & cela précisément, n'est rien autre chose que penfer. D'où je commence à connoître quel Je suis, avec un peu plus de clarté & de distinction que ci-devant. Voyez Object. & Rep. 3es. p. 149. Tome 1. \* Object. 5. nomb. 11. p. 25. Tome 2. \* Object. s. nomb. 16. p. 40. Tome 2.

Mais néanmoins il me semble encore, & je ne puis m'empêcher de croire; vient que les choses corporelles, dont les qu'on images se forment par la pensée, qui pense tombent sous les sens, & que les sens conmême examinent, ne soient beaucoup plus plus distinctement connues, que cette distin-

Tome I.

Stement les choses relles que cette chose qui penfe.

XXVI Meditation II. je ne sçai quelle partie de moi-même qui ne tombe point sous l'imagination : Quoiqu'en effet cela soit bien étrancorpo- ge, de dire que je connoisse & comprenne plus distinctement des choses dont l'existence me paroît douteuse, qui me sont inconnues, & qui ne m'appartiennent point, que celles de la verité desquelles je suis persuadé, qui me sont connues, & qui appartiennent à ma propre nature, & en un mot, que moi-même. Mais je vois bien ce que c'est, mon esprit est un vagabond qui se plaît à s'égarer, & qui ne sçauroit encore souffrir qu'on le retienne dans les justes bornes de la verité. Lachons-lui donc encore une fois la bride. & lui donnant toute sorte de liberté, permettons - lui de considerer les objets qui lui paroissent audehors, afin que venant ci-après à la retirer doucement & à propos, & à l'arrester fur la consideration de son estre & des choses qu'il trouve en lui, il se laisse après cela plus facilement regler & conduire. Voyez Object. s. nomb. 10. p. 22. Tome 2.

Considerons donc maintenant les choses que l'on estime vulgairement t onsur estre les plus faciles de toutes à conla con noître, & que l'on croit aussi estre le

Touchant l'Esprit humain. xxvii plus distinctement connuës, c'est à sça- noisvoir, les corps que nous touchons & sance que nous voions; non pas à la verité choses les corps en general, car ces notions feefigenerales font d'ordinaire un peu plus bles confuses, mais considerons-en un en dans particulier. Prenons par exemple ce men morceau de cire, il vient tout fraîche- d'un ment d'estre tiré de la ruche, il n'a morpas encore perdu la douceur du miel ceau de qu'il contenoit, il retient encore quel- cire. que chose de l'odeur des fleurs dont il a esté recuëilli : sa couleur, sa figure, fa grandeur sont apparentes, il est dur, il est froid, il est maniable, & si vous frappez dessus, il rendra quelque son. Enfin, toutes les choses qui peuvent distinctement faire connoître un corps, se rencontrent en celui-ci. Voyez Obj. s. nomb. 12. p. 32. Tom. 2.

Mais voici que pendant que je parle on l'approche du feu, ce qui y restoit de saveur s'exhale, l'odeur s'évapore, tout ce la couleur se change, sa figure se qu'on perd, sa grandeur augmente, il de-convient liquide, il s'échauffe, à peine noître le peut-on manier, & quoique l'on distinfrappe dessus, il ne rendra plus au- ment cun son. La même cire demeure-t-elle en ce encore après ce changement? il faut mor. avoiier qu'elle demeure, personne n'en seau de

tombe point fons lee fens.

eire ne doute, personne ne juge autrement. Qu'est-ce donc que l'on connoissoit en ce morceau de cire avec tant de distinction? Certes ce ne peut estre rien de tout ce que j'y ai remarqué par l'entremise des sens, puisque toutes les choses qui tomboient sous le goût, sous l'odorat, sous la vûc, sous l'attouchement, & sous l'ouie se trouvent changées, & que cependant la même cire demeure. Peut-estre étoit-ce ce que je pense maintenant, à sçavoir, que cette cire n'étoit pas, ni cette douceur de miel, ni cette agréable odeur de fleurs. ni cette blancheur, ni cette figure, ni ce son: mais seulement un corps qui un peu auparavant me paroissoit senfible fous ces formes, & qui maintenant se fait sentir sous d'autres. Mais qu'est-ce précisément parlant que j'imagine, lorsque je la conçois en cette forte? Considerons-le attentivement & retranchant toutes les choses qui n'appartiennent point à la cire, voions ce qui reste. Certes, il ne demeure rien que quelque chose d'étendu, de flexible & de muable : Or, qu'est-ce que cela flexible & muable ? N'estce pas que j'imagine que cette cire étant ronde, est capable de devenir guarrée, & de passer du quarré en une

Touchant l'Esprit humain. XXiX figure triangulaire? Non certes ce n'est pas cela, puisque je la conçois capable de recevoir une infinité de semblables changemens, & je ne sçautois néanmoins parcourir cette infinité par mon imagination, & par consequent cette conception que j'ai de la cire ne s'accomplit pas par la faculté d'imaginer. Qu'est-ce maîntenant que cette extension? N'est-elle pas aussi inconnue) car elle devient plus grande quand la cire se fond, plus grande quand elle bout, & plus grande encore quand la chaleur augmente; & je ne concevrois pas clairement & selon la verité ce que c'est que de la cire, si je ne pensois que même ce morceau que nous confiderons, est capable de recevoir plus de varietez selon l'extension, que je n'en ai jamais imagine. Voyez Object. s. nomb. 12. p. 31. Tome 2.

Il faut donc demeurer d'accord que je ne sçaurois pas même comprendre Que par l'imagination ce que c'est que ce c'est morceau de cire, & qu'il n'y a que donc mon entendement seul qui le compren- l'enne. Je dis ce morceau de cire en par- tendeticulier; car pour la cire en general ment il est encore plus évident. Mais quel feul est ce morceau de cire qui ne peut estre nous

6111

con-

noif

e'eft

mor.

cire.

compris que par l'entendement ou par l'esprit? Certes, c'est le même que je fons ce vois, que je touche, que j'imagine, & enfin c'est le même que j'ai toûjours que ce crû que c'étoit au commencement; Or ce qui est ici grandement à remarquer, ceau de c'est que sa perception n'est point une vision, ni un attouchement, ni une imagination & ne l'a jamais esté, quoiqu'il le femblat ainsi auparavant, mais seulement une inspection de l'esprit, laquelle peut estre imparfaite & confuse, comme elle étoit auparavant, ou bien claire & distincte, commeelle est à present, selon que mon attention fe porte plus ou moins aux chofes. qui font en elle, dont elle est compo-Sée. Voyez Object. & Rép. 3es. p. 150. Tome 1. \* Object. 5. nomb. 12. p. 31. Tome 2.

Cependant je ne me sçaurois trop D'où étonner, quand je considere combien mon esprit a de foiblesse & de pente qu'on a qui le porte insensiblement dans l'erreur; Car encore que sans parler je demeu considere tout cela en moi-même, les rer paroles toutefois m'arrestent, & je cord de suis presque déçû par les termes du langage ordinaire: Car nous difons verité. que nous voions la même cire, si elle est presente, & non pas que nous ju-

Touchant l'Esprit humain. XXXj geons que c'est la même de ce qu'elle a même couleur & même figure : d'où je voudrois presque conclure, que l'on connoît la cire par la vision des yeux, & non par la seule inspection de l'esprit. Si par hazard je ne regardois d'une fenestre des hommes qui passent dans la ruë, à la vûë desquels je ne manque pas de dire que je vois des hommes, tout de même que je dis que je vois de la cire, & cependant que vois-je de cette senestre, sinon des chapeaux & des manteaux; qui pourroient couvrir des machines artificielles qui ne se remucroient que par ressorts; mais je juge que ce sont des hommes, & ainsi je comprends par la seule puissance de juger qui réside en mon esprit, ce que je croiois voir de mes yeux. Voyez Ob. 5. nom. 13. page 34. Tome 2.

Un homme qui tâche d'élever sa 15. connoissance au-delà du commun , Qu'elle doit avoir honte de tirer des occasions sert à de douter des formes de parler que le verque vulgaire a inventées : J'aime mieux nous passer outre, & considerer si je con- avons cevois avec plus d'évidence & de per- un effection ce que c'étoit que de la cire, pris. lorsque je l'ai d'abord apperçûë, & que j'ai crû la connoistre par le moyen

6 2271

XXXII Meditation II.

des sens exterieurs ; ou à tout le moins par le sens commun, ainsi qu'ils appellent, c'est-à-dire, par la faculté imaginative que je ne la conçois à present, après avoir plus soigneusement examiné ce qu'elle est, & de quelle façon elle peut estre connuë; Certes il seroit ridicule de mettre cela en doute; Car qui avoit-il dans cette premiere perception qui fut distinct? Qui avoit-il qui ne semblat pouvoir tomber en même sorte dans le sens du moindre des animaux ? Mais quand je distingue la cire d'avec ses formes exterieures, & que tout de même que si je lui avois osté ses vêtemens, je la considere toute nue, il est certain que bien qu'il se puisse encore rencontrer quelque erreur dans mon jugement, je ne la puis néanmoins concevoir de cette sorte sans un esprit humain.

Mais enfin que dirai-je de cet esprit, cet el c'est-à-dire , de moi-même ; car jusques ici je n'admets en moi rien autre chose que l'Esprit : Quoi donc ? Moi qui semble concevoir avec tant de tement netteté & de distinction ce morceau de cire, ne me connois-je pas moimême, non-seulement avec bien plus de verité & de certitude, mais encore

Touchant l'Esprit humain. xxxiij avec beaucoup plus de distinction & de netteté : Car si je juge que la cire est ou existe, de ce que je la vois : Certes il suit bien plus évidemment que je suis, ou que j'existe moi-même de ce que je la vois : Car il se peut faire que ce que je vois ne soit pas en effet de la cire, il se peut faire aussi que je n'aye pas même des yeux pour voir aucune chose; mais il ne se peut faire que lorsque je vois, ou (ce que je ne distingue point ) lorsque je pense voir, que moi qui pense ne sois quelque chose. De même si je juge que la cire existe, de ce que je la touche, il s'ensuivra encore la même chose, à sçavoir, que je suis : & si je le juge de ce que mon imagination ou quelque autre cause que ce soit me le persuade, je conclurai toûjours la même chose. Et ce que j'ai remarqué ici de la cire, se peut appliquer à toutes les autres choses qui me sont exterieures, & qui se rencontrent hors moi. Et de plus si la notion ou perception de la cire m'a semblé plus nette & plus distincte, après que non-seulement la vûë ou le toucher, mais encore beaucoup d'autres causes me l'ont rendue plus manifeste; avec combien plus d'évidence, de distinction & de netteté,

prit nous

choic.

Meditation II. xxxiv

faut - il avouer que je me connois à present moi-même : Puisque toutes les raisons qui servent à connoistre & concevoir la nature de la cire, ou de quelque autre corps que ce foit, prouvent beaucoup mieux la nature de mon Esprit : Et ilse rencontre encore tant d'autres choses en l'esprit même qui peuvent contribuer à l'éclaircissement de sa nature, que celles qui dépendent du corps, comme celles-ci, ne méritent quali pas d'estre mises en compte. Voyez Obj. s. Nomb. 14. Pag. 25. Tom. 2.

Mais enfin me voici insensiblement Qu'il revenu où je voulois, car puisque c'est une chose qui m'est à present manifeste, que les corps même ne sont pas proprement connus par les sens, ou par à la faculté d'imaginer, mais par le seul entendement; & qu'ils ne sont pas connus, de ce qu'ils sont vûs ou touchez; nostre Mais seulement de ce qu'ils sont enesprit. tendus, ou bien compris par la pensée; Je vois clairement qu'il n'y a rien qui me soit plus facile à connoistre que mon esprit. Mais parce qu'il est mal-aisé de se défaire si promptement d'une opimion à laquelle on s'est accoûtumé de longue main, il fera bon que je m'arreste un peu en cet endroit, afin que

done

rien

plus

que

Touchant l'Esprit humain. XXXY par la longueur de ma Meditation. l'imprime plus profondément en ma memoire cette nouvelle connoissance. Voyez Objec. s. Nomb. 15. Pag. 38. Tom. 2.

Voyez les Objections generales contre cette deuxième Meditation. Nomb. 5. Pag. 257. Nomb. 6. Page 258. nomb. 7. & 8. Pag. 259. & nomb. 9. pag. 260. Tom. 2. Rép. au Recuëil.



XXXVI CARD: PODY CEASING MANUAL COAD to what the action is a second of the total total MAKEN IN IN THE CONTROL OF THE PARTY OF THE PERSON OF THE (6条约(6)位为(6条9)。(6) (6条9)

## MEDITATION

TROISIE'ME.

Qu'il y a un Dieu.

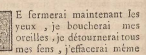
Qu'en nous déta chant des chofes, nous nous ·con . no:fons rès.

ment

une

qui

chose



de ma pensée toutes les images des choses corporelles, ou du moins, parce qu'à peine cela se peut-il faire, je les réputerai comme vaines & comme fausses, & ainsi m'entretenant seulement moi-même, & considerant mon claire interieur , je tâcherai de me rendre peu à peu plus connu & plus familier à comme moi-même. Je suis une chose qui pense, c'est-à-dire, qui doute, qui affirme, qui nie, qui connoît peu de choses, qui en pense, ignore beaucoup, qui aime, qui hait, qui veut, qui ne veut pas, qui imagine aussi, & qui sent. Car, ainsi que j'ai remarqué ci-devant, quoique les

De l'Existence de Dieu. xxxvii choses que je sens & que j'imagine, ne soient peut-estre rien du tout hors de moi, & en elles-mêmes, je suis néanmoins assuré que ces façons de penser que j'appelle sentimens & imaginations, en tant seulement qu'elles sont des façons depenser, résident & se rencontrent certainement en moi. Et dans ce peu que je viens de dire. je crois avoir rapporté tout ce que je sçai veritablement, ou du moins tout ce que jusques ici j'ai remarqué que ie scavois.

Maintenant pour tâcher d'étendre oue ma connoissance plus avant , j'userai toutes de circonspection, & considererai leschoavec soin si je ne pourrai point encore ses que découvrir en moi quelques autres nous choses que je n'aye point encore jus- conceques ici apperçues. Je suis assuré que fort je suis une chose qui pense ; mais ne clairespar par rendre cerrain de cualquis ment & fortdispour me rendre certain de quelque rindechose ? Certes dans cette premiere ment connoissance, il n'y a rien qui m'assu- sont re de la verité, que la claire & dis- vraies. tincte perception de ce que je dis, laquelle de vrai ne seroit pas suffisante pour m'assurer que ce que je dis est vrai, s'il pouvoit jamais arriver, qu'une chose que je concevrois ainsi

clairement & distinctement se trouvât fausse: Et partant il me semble que déja je puis établir pour regle generale, que toutes les choses que nous concevons fort clairement & fort distinctement, sont toutes vraies. Voyez Objec. 2. nomb. 6. Pag. 63. Tom. 1. & Objec. 5. nomb. 1. Pag. 42. Tome 2.

Toutefois j'ai receu & admis cidevant plusieurs choses comme trèsnous certaines & très-manifestes, lesqueln'avios les néanmoins j'ai reconnu par après point estre douteuses & incertaines. Quelclaires les estoient donc ces choses-là ? C'é-& dis- toit la Terre, le Ciel, les Astres, tincles, & toutes les autres choses que j'apde plu- percevois par l'entremise de mes sens. choles, Or qu'est-ce que je concevois clairement & distinctement en elles ? nous a- Certes rien autre chose sinon que les idées, ou les pensées de ces choses-là recon de presentoient à mon esprit. Et encore à present je ne nie pas que ces idées taines ne se rencontrent en moi. Mais il y avoit encore une autre chose que j'affurois, & qu'à cause de l'habitude que crû au- j'avois à la croire, je pensois appertrefois cevoir très-clairement, quoique veritablement je ne l'appercusse point, rrescertai- à sçavoir, qu'il y avoit des choses hors de moi d'on procedoient ces idées, De l'Exissence de Dieu. xxxix & ausquelles elles estoient tout-à-fait semblables; & c'étoit en cela que je me trompois, ou si peut-estre je jugeois selon la verité, ce n'essoit aucune connoissance que j'ausse, qui sut cause de la verité de mon juge-

Mais lorsque je considerois quelque 7: chose de fort simple, & de fort faci- Que ce le touchant l'Arithmetique & la Geo- qui nous metrie, par exemple, que deux & peut trois joints ensemble produisent le faire nombre de cinq, & autres choses douter femblables, ne les concevois-je pas au des moins assez clairement pour assurer que qu'elles estoient vrayes ? Certes si j'ai nous Jugé depuis qu'on pouvoit douter de conceces choses, cen'a point été pour autre fort diraison que parcequ'il me venoir en l'es- Rinac-Prit que peut-estre quelque Dieu avoit ment, pû me donner une telle nature, que est que Je me trompasse même touchant les peutchoses qui me semblent les plus ma- Diense nifestes; Or toutes les sois que cette plast à opinion ci-devant conçue de la souve-nous raine puissance d'un Dieu se presente troma ma pensée, je suis contraint d'avoiier per. qu'il lui est facile, s'il le veut, de faire ensorte que je m'abuse même dans les choses que je crois connoistre avec une évidence très-grande: Et au contraire toutes les fois que je me tourne vers les choses que je pense concevoir fort clairement, je suis tellement persuadé par elles, que de moi-même je me laisse emporter à ces paroles; Me trompe qui pourra, si est-ce qu'il ne sçauroit jamais faire, que je ne sois rien, tandis que je penserai estre quelque chose, ou que quelque jour il soit vrai que je n'aye jamais été, étant vrai maintenant que je suis, ou bien que deux & trois joints ensemble fassent plus ni moins que cinq, ou choses semblables, que je vois clairement ne pouvoir estre d'autre saçon que je

les concois. Qu'il Et certes puisque je n'ai aucune raifaut son de croire qu'il y ait quelque Dieu done qui soit trompeur, & même que je n'ai pas encore confideré celles qui prouvent qu'il y a un Dieu, la raison Dieu de douter qui dépend seulement de qui cette opinion est bien legere, & pour foit ainsi dire Métaphysique. Mais afin de rompeur, si la pouvoir tout-à-sait oster, je dois l'on examiner s'il y a un Dieu, sitôt que l'ocveut calion s'en presentera; & si je trouve eftre certain qu'il y en ait un, je dois aussi examiner s'il peut estre trompeur; car sans quella connoissance de ces deux veritez, que chose, je ne vois pas que je puisse jamais De l'Existence de Dieu. xlj estre certain d'aucune chose.

Et afin que je puisse avoir occasion d'examiner cela sans interrompre l'or que dre de méditer que je me suis proposé, examiqui est de passer par degrez des no-ner la tions que je trouverai les premieres verité en mon esprit, à celles que j'y pour-reur de tai trouver par après : Il sau ici que nos le divise tontes mes pensées en cer-pentains genres, & que je considere dans serve de les quels de ces genres il y a proprement de la verité ou de l'erreur.

Entre mes pensées quelques - unes diviser lont comme les images des choses, & en cerc'est à celles-là seules que convient tains Proprement le nom d'idée. Comme genres, lorsque je me represente un homme, ou Oue une Chimere, ou le Ciel, ou un Ange, nos ou Dieu même ; D'autres outre cela penont quelques autres formes, comme sées sor lorsque je veux, que je crains, que idées l'affirme, ou que je nie, je conçois bien ou des alors quelque chose comme le sujet de effecl'action de mon esprit; mais j'ajoûte tions, aussi quelque autre chose par cette jugeaction à l'idée que j'ai de cette chose-mens. là : & de ce genre de pensées les unes ont appellées volontez ou affections, les autres jugemens. Voyez Obiec. 6 Rép. page 154. Tome 1. 6 page 158. Tome 1.

Maintenant pour ce qui concerne Queles les idées, si on les considere seulement en elles-mêmes, & qu'on ne les rapidees prifes porte point à quelque autre chose, elles ne peuvent à proprement parler mêmes estre fausses : Car soit que j'imagine une Chévre, ou une Chimere, il fausses, n'est pas moins vrai que j'imagine l'une que l'autre.

Il ne faut pas craindre aussi qu'il se Ni les puisse rencontrer de la fausseté dans les affections ou volontez : car encore que je puisse desirer des choses mauvaises, ou même qui ne furent jamais, toutefois il n'est pas pour cela moins

vrai que je les desire.

tions

plus.

a de

l'er-

reur

non

Ainsi il ne reste plus que les seuls Com- jugemens, dans lesquels je dois prenarrive dre garde soigneusement de ne me qu'il y point tromper. Or la principale erreur , & la plus ordinaire qui s'y puisse rencontrer, consiste en ce que je juge que les idées qui sont en moi, nos ju- sont semblables ou conformes à des gemes. choses qui sont hors de moi : Car certainement si je considerois seulement les idées comme de certains modes ou façons de ma pensée, sans les vouloir rapporter à quelque autre chose d'exterieur, à peine me pourroientelles donner occasion de faillir.

De l'Existence de Dieu. xliij

Or entre ces idées les unes me sem- 11. blent estre nées avec moi, les autres fortes estre estrangeres & venir de dehors, d'idées & les autres estre faites & inventées sont en par moi-même. Car que j'aie la facul- nous. té de concevoir ce que c'est qu'on nomme en general une chose , ou une verité, ou une pensée, il me semble que je ne tiens point cela d'ailleurs que de ma nature propre. Mais si j'ois maintenant quelque bruit, si je vois le Soleil , si je sens de la chaleur , jusqu'à cette heure j'ai jugé que ces sentimens procedoient de quelques choses qui existent hors de moi ; Et enfin il me semble que les Sirenes, les Hypogrifes, & toutes les autres femblables Chimeres sont des fictions & inventions de mon esprit. Mais aussi peutestre me puis-je persuader que toutes ces idées sont du genre de celles que l'appelle estrangeres, & qui viennent de dehors, ou bien qu'elles sont toutes nées avec moi, ou bien qu'elles ont toutes été faites par moi : Car je n'ai point encore clairement découvert leur veritable origine. Et ce que l'ai principalement à faire en cet endroit, est de considerer touchant celles qui me semblent venir de quelques Objets qui sont hors de moi, qu'elles

xliv sont les raisons qui m'obligent à les croire semblables à ces objets. Voyez, Objec. s. nomb. 2. page 47. Tome 2. & nomb. 3. page 53. ibid. Tome 2.

La premiere de ces raisons est, qu'il me semble que cela m'est ensei-12. raisons gné par la nature; & la seconde que j'experimente en moi-même que ces qui idées ne dépendent point de ma vonous ontper-lonté, car souvent elles se presentent à moi malgré moi , comme maintefuadé que les nant, soit que je le veuille, soit que idées je ne le veuille pas, je sens de la chaqui leur, & pour cela je me persuade femque ce sentiment, ou bien cette idée blent de la chaleur est produite en moi par nous wenir des ob- une chose differente de moi, à sçavoir, par la chaleur du feu auprès dujets, quel je suis assis. Et je ne vois rien qui leur me semble plus raisonnable, que de font femjuger que cette chose étrangere enbla voye & imprime en moi sa ressembles. blance plûtôt qu'aucune autre chose. Voyez Objec. s. nomb. 4. page s4. To-Que la pre-

miere me 2. de ces Maintenant il faut que je voye si ces raisons raisons sont affez fortes & convaincantes. Quand je dis qu'il me semble n'est que cela m'est enseigné par la Natupas conre, j'entends seulement par ce mot de vaincante. Nature, une certaine inclination qui

De l'Existence de Dieu. XIV me porte à le croire, & non pas une lumiere naturelle qui me fasse connoistre que cela est veritable; Or ces deux façons de parler different beaucoup entr'elles. Car je ne sçaurois rien révoquer en doute de ce que la lumiere naturelle me fait voir estre vrai, ainsi qu'elle m'a tantôt fait voir, que de ce que je doutois, je pouvois conclure que j'estois : D'autant que je n'ai en moi aucune autre faculté, ou puissance, pour distinguer le vrai d'avec le faux, qui me puisse enseigner que ce que cette lumiere me montre comme vrai ne l'est pas, & à qui je me puisse tant fier qu'à elle. Mais pour ce qui est des inclinations qui me semblent aussi m'estre naturelles, j'ai souvent remarqué lorsqu'il a été question de faire choix entre les vertus & les vices, qu'elles ne m'ont pas moins porté au mal qu'au bien . c'est pourquoi je n'ai pas sujet de les luivre non-plus en ce qui regarde le

Et pour l'autre raison, qui est que ces idées doivent venir d'ailleurs, Ni la puisqu'elles ne dépendent pas de ma seconvolonte, je ne la trouve pas plus de non convaincante : Car tout de même que plus. oes inclinations dont je parlois tout

vrai & le faux.

xlvi Meditation III.

maintenant, se trouvent en moi, nonobstant qu'elles ne s'accordent pas toûjours avec ma volonté, ainsi peutestre qu'il y a en moi quelque faculté ou puissance propre à produire ces idées sans l'aide d'aucunes choses exterieures, bien qu'elle ne me soit pas encore connuë : comme en effet il m'a toûjours semblé jusques ici, que lorsque je dors, elles se sorment ainsi en moi sans l'aide des objets qu'elles representent. Et enfin, encore que je demeurasse d'accord qu'elles sont causées par ces objets, ce n'est pas une conséquence necessaire qu'elles doivent leur être semblables. Au contraire j'ai souvent remarqué en beaucoup d'exemples qu'il y avoit une grande difference entre l'objet & son idée. Comme par exemple, je trouve en moi deux idées du Soleil toutes diverses; l'une tire son origine des sens, & doit estre placée dans le genre de celles que j'ai dit ci-dessus venir de dehors, par laquelle il me paroît extrêmement petit; l'autre est prise des raisons de l'Astronomie, c'est-à-dire, de certaines notions nées avec moi, ou enfin est formée par moi-même de quelque sorte que ce puisse estre, pas laquelle il me paroît plusieurs fois plus De l'Exissence de Dieu. xlvij grand que toute la terre. Certes ces deux idées que je conçois du Soleil ne peuvent pas estre toutes deux avons semblables au même Soleil; & la rai-crû son me fait croire, que celle qui vient sans immediatement de son apparence, est aucun celle qui lui est le plus dissemblable. ment Voyez Objec. & Rép. 3es. page 162. To-certa me 1. & Objec. 5. nomb. 5. page 55. qu'il y Tome 2.

Tout cela me fait assez connoistre choses que jusques à cette heure ce n'a point hors de été par un jugement certain & pré-nous medité, mais seulement par une aveu-qui gle & témeraire impussion, que j'ai foient crit qu'il y avoit des choses hors de en nous moi, & disferentes de mon estre, qui des par les organes de mes sens, ou par idées quelque autre moyen que ce puisse qui estre, envoyoient en moi leurs idées sussente qui unages, & y imprimoient leurs res-sembla-bla-

Mais il se presente encore une au-bles, tre voye pour rechercher si entre les Conchoses dont j'ai en moi les idées, il y ment en a que sques-unes qui existent hors de nos moi. A sçavoir, si ces idées font prises idées en tant seulement que ce sont de cer-derées taines façons de penser, je ne recon-en tant nois entr'elles aucune difference ou que inégalité, & toutes me semblent pro-telles

xlviij Meditation III.

font ceder de moi d'une même façon; Mais plus les confiderant comme des images, dont les unes representent une chose:

& les autres une autre, il est évident que les qu'elles sont fort differentes les unes autres, des autres; Car en effet celles qui

me representent des substances, sont sans doute quelque chose de plus, & contiennent en soi ( pour ainsi parler ) plus de réalité objective, c'est-à-dire, participent par representation à plus de degrez d'estre ou de perfection que celles qui me representent seulement des modes ou accidens. De plus, celle par la quelle je conçois un Dieu Souverain, éternel, infini, immuable, tout connoissant, tout-puissant, & Créateur universel de toutes les choses qui sont hors de lui ; Celle-là , dis-je, a certainement en soi plus de réalité objective, que celles par qui les substances finies me sont representées. Voyez Objec. & Rép. 3º page 165.

cause ties. Voyez Object. S. Rep. 35 page 185.
cause Tome 1. \* Object. S. nomb. 6. page 185.
ciente
a du
moins ibid.

\* page 62. nombre 8. & nombre 9.
moins ibid.

autant Maintenant c'est une chose manide perfestion festion y avoir pour le moins autant de réaque son y avoir pour le moins autant de réaesset. lité dans la cause efficiente & totale, que de l'Existence de Dieu. xlix que dans son effet : Car d'où est-ce que l'effet peut tirer sa réalité, sinon de sa cause; & comment cette cause le lui pourroit elle communiquer, si elle ne l'avoit en elle-même. Voyez Ob estion. s. nombre 10. page 65. Tome 2.

Et de-là il suit, non-seulement que le néant ne sçauroit produire aucune ment il chose, mais aussi que ce qui est plus suit parfait, c'est-à-dire, qui contient en le là soi plus de réalité, ne peut estre une que la suite & une dépendance du moins perfecparfait : Et cette verité n'est pas seu- ob cc. lement claire & évidente dans les ef-tive fets qui ont cette réalité que les Phi-d'une losophes appellent Actuelle ou For-d it &melle; mais aussi dans les idées où l'on tre fors considere seulement la réalité qu'ils medenomment Objective : Par exemple, la ment pierre qui n'a point encore été, non nemfeulement ne peut pas maintenant ment commencer d'estre, si elle n'est produi- a sa te par une chose qui possede en soi for - cause. mellement, ou éminemment, tout ce qui entre en la composition de la pierre, c'est-à-dire, qui contienne en soi les mêmes choses, ou d'autres plus excellentes que celles cui sont dans la pierre; & la chaleur ne peut estre produite dans un sujet qui en étoit Tome I.

auparavant privé, si ce n'est par une chose qui soit d'un ordre, d'un degré ou d'un genre au moins aussi parfait que la chaleur, & ainsi des autres; Mais encore outre cela l'idée de la chaleur, ou de la pierre ne peut pas estre en moi , si elle n'y a été mise par quelque cause, qui contienne en soi pour le moins autant de réalité, que l'en conçois dans la chaleur ou dans la pierre : Car encore que cette causelà ne transmette en mon idée aucune chose de sa réalité actuelle ou formelle, onne doit pas pour cela s'imaginer que cette cause doive estre moins réelle; mais on doit sçavoir que toute idée estant un ouvrage de l'esprit, sa nature est telle qu'elle ne demande de soi aucune autre réalité formelle, que celle qu'elle reçoit & emprunte de la pensée, ou de l'esprit, dont elle est seulement un mode, c'est-à-dire, une maniere ou façon de penser. Or afin qu'une idée contienne une telle réalité objective plûtôt qu'une autre, elle doit sans doute avoir cela de quelque cause, dans laquelle il se rencontre pour le moins autant de réalité formelle que cette idée contient de réalité objective ; Car si nous supposons qu'il se trouve quelque chose dans une idée, qui ne se rencontre pas dans sa cause, il faut donc qu'elle tienne cela du néant? Mais pour imparfaite que ce soit, cette façon d'être, par laquelle une chose est objectivement ou par representation dans l'entendement par son idée, certes on ne peut pas néanmoins dire que cette façon & maniere-là d'estre ne soit rien, ni par conséquent que cette idée tire son origine du néant. Et je ne dois pas aussi m'imaginer que la réalité que je considere dans mes idées n'étant qu'objective , il n'est pas necessaire que la même réalité soit formellement, ou actuellement dans les causes de ces idées, mais qu'il suffit qu'elle soit aussi objectivement en elles : Car tout ainsi que cette maniere d'estre objectivement. appartient aux idées de leur propre nature ; de même aussi la maniere ou la façon d'estre formellement, appartient aux causes de ces idées ( à tout le moins aux premieres & principales) de leurpropre nature. Et encore qu'il puisse arriver qu'une idée donne la naissance à une autre idée, cela ne Peut pas toutefois estre à l'infini . mais il faut à la fin parvenir à une Premiere idée, dont la cause soit comme un patron ou un original,

dans lequel toute la réalité ou perfecction, foit contenue formellement, & en effet, qui se rencontre seulement objectivement ou par reprefentation dans ces idées. En sorte que la lumiere naturelle me fait connostre évidemment, que les idées sont en moi comme des tableaux, ou des images, qui peuvent à la verité facilement décheoir de la perfection des choses dont elles ontesté tirées, mais qui ne peuvent jamais rien contenir de plus grand ou de plus parsait. Voyez Object, p. 3. nomb. 1. \* p. 4. nombre 2. \* p. 6. nomb. 3. Tome 1. © Object. 5. p. 67. nomb. 11. Tome 2.

Et d'autant plus longuement & soi-19-Quefi gneusement j'examine toutes ces choses, d'autant plus clairement & distinctement je connois qu'elles sont vraïes. Mais enfin que conclurai-je de tout que dont la cela? C'est à sçavoir, que si la Reaperfec- lité ou perfection objective de queltion ob- qu'une de mes idées est telle, que je jective connoisse clairement que cette inême ne soit Realité ou persection n'est point en ni for- moi ni formellement, ni éminemment, melle- & que par consequent je ne puis moimême en estre la cause : Il suit de-là ni émi necessairement que je ne suis pas seul ment, il dans le monde, mais qu'il y a encore quelque autre chose qui existe, & qui de l'Existence de Dieu. Injette la cause de cette idée; Au lieu que s'il done ne se rencontre point en moi de telle nous idée, je n'aurai aucun argument qui me quel puisse convaincre, & rendre certain que de l'existence d'aucune autre chose que chose de moi-même, car je les ai tous soigneu-est la fement recherchez, & je n'en ai pû cause. trouver aucun autre jusqu'à present.

Voyez Object. 5. p. 70. n. 12. Tome 2. De-

Or, entre toutes ces idées qui font nomen moi, outre celles qui me re-bre presentent moi - même à moi-même, de nos de laquelle il ne peut y avoir ici aucune idées. difficulté, il, y en a une autre qui me represente un Dieu, d'autres des choses corporelles & ina-nimées, d'autres des ment Anges, d'autres des animaux, & d'au-peutres ensin quime representent des hom-vent mes semblables à moi. Voyez Objett. s. de rous p. 71. nomb. 13. Tome 2.

Mais pour ce qui regarde les idées les qui me representent d'autres hommes, idées ou des animaux, ou des Anges, je conque cois facilement qu'elles peuvent estre a ons formées par le mélange & la compodes strion des autres idées que j'ai des cho-homes, ses corporelles & de Dieu, encore que des Anhors de moi il n'y eût point d'autres ges, achommes dans le monde, ni aucuns des animaux, ni aucuns Anges.

Et pour ce qui regarde les idées

nous avone des choles

22. des choses corporelles, je n'y recon-Celles nois rien de si grand ni de si excellent, qui ne me semble pouvoir venir de moi-même; Car si je les considere de plus près, & si je les examine de la même façon que j'examinai hier l'idée de la cire, je trouve qu'il ne s'y rencontre que fort peu de chose que je conçoive clairement & distinchement, à sçavoir, la grandeur ou bien l'extension en longueur, largeur & profondeur; la figure qui resulte de la terminaison de cette extension, la situation que les corps diversement figurez gardent entr'eux, & le mouvement ou le changement de cette situation, ausquelles on peut ajoûter la substance, la durée & le nombre. Voyez Object. s. p. 74. nomb. 14. Tome

23. que nous avons des quali-

Quant aux autres choses, comme la lu-Celles miere, les couleurs, les fons, les odeurs, les faveurs, la chaleur, le froid, & les autres qualitez qui tombent sous l'attouchement, elle se rencontrent dans ma pensée avec tant d'obscurité & de tez sen- consusion, que j'ignore même si elles sont vraïes ou fausses, c'est-à-dire, si les idées que je conçois de ces qualitez, sont en effet les idées de quelques choses réelles, ou bien si elles

de l'Existence de Dieu. ne me representent que des estres chimeriques, qui ne peuvent exister. Car encore que j'aie remarqué ci-devant, qu'il n'y a que dans les jugemens que se puisse rencontrer la vraie & formelle fausseté, il se peut néanmoins trouver dans les idées une certaine fausseté materielle, à sçavoir, lorsqu'elles representent ce qui n'est rien, comme & c'étoit quelque chose. Par exemple, les idées que j'ai du froid & de la chaleur sont si peu claires, & si peu disstinctes, qu'elles ne me sçauroient apprendre si le froid est seulement une privation de la chaleur, ou la chaleur une privation du froid, ou bien si l'une & l'autre sont des qualitez réelles, ou si elles ne le sont pas; Et d'autant que les idées étant comme des images, il n'y en peut avoir aucune qui ne nous semble representer quelque chose, s'il est vrai de dire que le froid ne soit autre chose qu'une privation de la chaleur, l'idée qui me le represente comme quelque chose de réel, & de positif, ne sera pas mal à propos appellée fausse : & ainsi des autres. Mais à dire le vrai, il n'est pas necessaire que je leur attribue d'autre Auteur que moi-même; Car si elles sont fausses, c'est-à-dire, si elles ree iiij

Meditation III.

lvi.

24

que

nous

de la

fubl

tance.

de la

du nom

avons

presentent des choses qui ne sont point, la lumiere naturelle me fait connoistre qu'elles procedent du néant, c'est-à-dire, qu'elles ne sont en moi, que parce qu'il manque quelque chofe à ma nature, & qu'elle n'est pas toute parfaite. Et si ces idées sont vraies, néanmoins parce qu'elles me font paroistre si peu de réalité, que même je ne scaurois distinguer la chose representée d'avec le non estre, je ne vois pas pourquoi je ne pourrois point en estre l'Auteur. Voyez Object. 4. p. 203. nomb. 3. Tome 1.

Quant aux idées claires & distinctes Celles que j'ai des choses corporelles, il y en a quelques-unes qu'il femble avoir pû tirer de l'idée que j'ai de moi-même; comme celle que j'ai de la substance, de la durée, du nombre, & d'autres choses semblables; Car lorsque je pense que la pierre est une dusée substance, ou bien une chose qui de foi est capable d'exister, & que je suis aussi moi-même une substance; quoique je conçoive bien que je suis une chose qui pense, & non étendue, & que la pierre au contraire est une chose étendue, & qui ne pense point; & qu'ainsi entre ces deux conceptions il se rencontre une notable difference;

de l'Existence de Diem Ivii toutefois elles semblent convenir en ce point qu'elles reprefentent toutes deux des substances; de même quand je pense que je suis maintenant, & que je me ressouviens outre cela d'avoir esté autresois, & que je conçois plufieurs diverses pensées dont je connois le nombre, alors j'acquiers en moi les idées de la durée & du nombre, lesquelles par après je puis transferer à toutes les autres choses que je voudrai.

Pour ce qui est des autres qualitez 252 dont les idées des choses corporelles Même font composées, à sçavoir, l'étendue, celles la figure, la fituation & le mouve-nous ment, il est vrai qu'elles ne sont point avoirs formellement en moi, puisque je ne de l'éfuis qu'une chose qui pense; Mais par-tendue, de la fice que ce sont seulement de certains oure. modes de la substance, & que je de la safuis moi-même une substance; il sem- tuable qu'elles puissent estre contenues tion, en moi éminemment. Voyez Object 4.

p. 206. nomb. 4. Tome 1. Partant il ne reste que la seule idée de Dieu, dans laquelle il faut conside- Mais rer s'il y a quelque chose qui n'ait pû que l'ivenir de moi-même. Par le nom de déc que Dien j'entends une substance infinie, avons éternelle, immuable, indépendante, d. Dies

Meditation III. lviii

ne peut toute connoissante, toute puissance; venir & par laquelle moi-même, & toutes de nous les autres choses qui sont (s'il est vrai qu'il y en ait qui existent) ont esté conse- créés & produites. Or, ces avantages quent sont si grands & si éminens, que plus il y a attentivement je les considere, & Dieu. moins je me persuade que l'idée que j'en ai puisse tirer son origine de moi seul. Et par consequent il faut necessairement conclure de tout ce que j'ai dit auparavant que, Dien existe : Car encore que l'idée de la substance soit en moi, de cela même que je suis une substance, je n'aurois pas néanmoins l'idée d'une substance infinie, moi qui fuis un Estre fini, si elle n'avoit esté mise en moi par quelque Substance qui fut veritablement infinie. Voye7. Object. 2. p. 58. nomb. 2. Tome 1. \* Object. & Rep. 3. p. 165. Tome 1. & Objett. s. p. 75. nomb. 15. Tome 2.

Et je ne me dois pas imaginer que je ne conçois pas l'infini par une ve-Que ritable idée, mais seulement par la coace- négation de ce qui est fini, de même que je comprends le repos & les tec'est à nebres par la négation du mouvement & de la lumiere: Puisqu'au contraire je vois manisestement qu'il se renconpar une tre plus de réalité dans la substance

27-

dire

de l'Existence de Dieu. infinie, que dans la substance finie; verita; & partant que j'ai en quelque façon idée: premierement en moi la notion de & qu'l'infini, que du fini, c'est-à-dire, que elle est de moi-même : Car comment seroit-il en possible que je pusse connoître que je que fadoute, & que je desire, c'est-à-dire, con qu'il me manque quelque chose, & preque je ne suis pas tout parfait, si je miere? n'avois en moi aucune idée d'un estre en nous plus parfait que le mien, par la com- que paraison duquel je connoîtrois les dé-celle de fauts de ma nature. Voyez Objett. s. nousp. 79. nomb. 16. Tome 2. ibid. p. 83. meme. nomb. 18.

Et l'on ne peut pas dire que peut- 28. estre cette idée de Dieu est materiel- Que lement fausse, & par consequent que cette je la puis tenir du néant, c'est-à-dire, Dieu qu'elle peut estre en moi, pour ce n'est que j'ai du défaut, comme j'ai tantôt nulledit des idées de la chaleur & du froid, ment & d'autres choses semblables : Car au contraire, cette idée estant fort claire & fort distincte, & contenant en soi plus de réalité objective qu'aucune autre, il n'y en a point qui de soi soit plus vraie, ni qui puisse estre moins soupçonnée d'erreur & de fausseté.

Cette idée, dis-je, d'un Estre sou- Ou'au verainement parfait & infini est très- con-

001

traire vraie; car encore que peut-estre l'on elle est puisse feindre qu'un tel estre n'existe point, on ne peut pas feindre néan-Vraie. moins que son idée ne me represente rien de réel, comme j'ai tantôt dit de

l'idée du froid. Elle est aussi fort claire & fort dif-30. Ettrés tincte, puisque tout ce que mon esprit conçoit clairement & distincte-& tiés ment de réel & de vrai, & qui condiftin tient en soi quelques persections, est contenu & renfermé tout entier dans cette idée.

Et cela ne laisse pas d'estre vrai, en-Qu'en core que je ne comprenne pas l'infini, & qu'il fe rencontre en Dieu une infinité de choses que je ne puis comprendre, ni peut-estre aussi atteindre aucunement de la pensée : car il est de la nature de l'infini, que moi qui suis fini & borné ne le puisse comprendre; l'infini Et il suffit que j'entende bien cela, & que je juge que toutes les choses pas d'ê que je conçois clairement, & dans lesquelles je sçai qu'il y a quelque perfection & peut-estre aussi une infinité d'autres que j'ignore, sont en Dieu formellement ou éminemment, afin que l'idée que j'en ai foit la plus vraïe, la plus claire, & la plus diftincte de toutes celles qui sont en mon

de l'Existence de Dieu. lxi esprit. Voyez Object. s. p. 81. nomb. 17. Tome 2.

Mais peut-estre aussi que je suis quelque chose de plus que je ne m'imagine, Que & que toutes les perfections que j'at- queltribue à la nature d'un Dieu, font en que quelque façon en moi en Puissance , fition quoiqu'elles ne se produisent pas enco-qu'on re, & ne se fassent point paroître par fasse, il leurs actions. En effet, j'experimente est imdéja que ma connoissance s'augmente & possible se persectionne peu à peu; & je ne vois dée rien qui puisse empêcher qu'elles ne d'un s'augmente ainsi de plus en plus jusques Dieu à l'infini, ni aussi pourquoi estant ainsi de accrue & perfectionnée, je ne pourrois nous. pas acquerir par fon moyen toutes les autres perfections de la Nature Divine, ni enfin pourquoi la puissance que j'ai pour l'acquifition de ces perfections, s'il est vrai qu'elle foit maintenant en moi, ne seroit pas suffisante Pour en produire les idées. Toutefois en y regardant un peu de près; je reconnois que cela ne peut estre; Car premierement encore qu'il fut vrai que ma connoissance acquitous les jours de nouveaux degrez de perfection, & qu'il y eût en ma nature beaucoup de choses en puissance, qui n'y sont pas encore actuellement: Toutefois

31. core que compre Bions cela ne tre vras.

tous ces avantages n'appartiennent & n'approchent en aucune sorte de l'idée que j'ai de la Divinité, dans laquelle rien ne se rencontre seulement en puissance, mais tout y est actuellement & en effet. Et même n'est-ce pas un argument infaillible & très-certain d'imperfection en ma connoissance, de ce qu'elle s'accroît peu à peu, & qu'elle s'augmente par degrez? Davantage, encore que ma connoissance s'augmentât de plus en plus, néanmoins je ne laisse pas de concevoir qu'elle ne scauroit être actuellement infinie, puisqu'elle n'arrivera jamais à un si haut point de persection, qu'elle ne soit encore capable d'acquerir quelque plus grand accroissement. Mais je conçois Dieu actuellement infini en un si haut degré, qu'il ne se peut rien ajoûter à la souveraine persection qu'il possede. Et enfin je comprens fort bien que l'Estre objectif d'une idée ne peut être produit par un Estre qui existe seulement en puissance, lequel à proprement parler n'est rien, mais seulement par un Estre formel ou actuel. Voyez Object. s. nomb. 19. p. 85. 6 87. Tome 2.

Et certes je ne vois rien en tout ce l'usage que je viens de dire, qui ne soit trés-aise

de l'Existence de Dieu. à connoître par la lumiere naturelle des à tous ceux qui voudront y penser sait soigneusement; mais lorsque je re- qu'on lâche quelque chose de mon atten-oublie tion, mon esprit se trouvant obscur- aiséci, & comme aveuglé par les images ment des choses sensibles, ne se ressouvient sons de pas facilement de la raison pourquoi cette l'idée que j'ai d'un estre plus parfait verité; que le mien, doit necessairement avoir esté mise en moi, par un estre qui soit en effet plus parfait.

C'est pourquoi je veux ici passer outre, & considerer si moi-même qui ai cette idée de Dieu, je pourrois estre, nous ne en cas qu'il n'y eut point de Dieu. Et somje demande, de qui aurois-je mon la cause existence? Peut-estre de moi-même, de nous ou de mes parens, ou bien de quel-mêmes. ques autres causes moins parfaites que Dieu; car on ne se peut rien imaginer de plus parfait, ni même d'égal à luy. Voyez Objett. 1. p. 6. nomb. 4. Tome 1. & Object. s. p. 88. nomb: 20. Tome 2.

Or, si j'étois indépendant de tout autre, & que je fusse moi-même l'Au- miere teur de mon estre, je ne douterois d'au- raison. cune chose, je ne concevrois point de desir; & enfin il ne me manqueroit aucune perfection: Car je me serois donné moi-même toutes celles dont

4. Tome 1. & Object. 5. p. 88 nomb. 20.

fon.

Tome 2. 36. Et je ne me dois pas imaginer que les Secon- choses qui me manquent sont peut-être plus difficiles à acquerir, que celles dont je suis déja en possession; car au contraire il est trés-certain, qu'il a esté beaucoup plus disficile que moi, c'est-à-dire, une chose ou une substance qui pense, soit sorti du néant, qu'il ne me seroit d'acquerir les lumieres & les connoissances de plusieurs choses que j'ignore, & qui ne sont que des accidens de cette substance; Et certainement si je m'étois donné ce plus que je viens de dire, c'est-à-dire, si j'étois moi-même l'Auteur de mon Estre, je ne me serois pas au moins denié les choses qui se peuvent avoir avec plus de facilité, comme sont une infinité de connoissances dont ma nature se trouve dénuée: Je ne me serois pas même denié aucune des choses que je vois estre contenues dans l'idée de Dieu; parce qu'il n'y en a aucune qui me semble plus difficile à faire ou à acquerir; Et s'il y en avoit quelqu'une qui fût plus difficile, certainement elle me paroîtroit telle,

de l'Existence de Dien. IXV l'supposé que j'eusse de moi toutes les autres choses que je possede ) parce que je verrois en cela ma puissance terminée. Voyez Objec. s. page 88. nomb. 20. Tome 2.

Et encore que je puisse supposer que 37? peut-estre j'ai toûjours été comme je Qu'ensuis maintenant, je ne sçaurois pas core pour cela évirer la force de ce raison-nous nement, & ne laisse pas de connoî-suppotre qu'il est necessaire que Dieu soit sions l'Auteur de mon existence ; Car tout avoir le tems de ma vie peut estre divisé ours en une infinité de parties, chacune été, la desquelles ne dépend en aucune façon nature des autres, & ainsi de ce qu'un peu au- de la paravant j'ai été, il ne s'ensuit pas que de noje doive maintenant estre, si ce n'est tre vie qu'en ce moment quelque cause me prouve Produise, & me créé, pour ainsi dire, qu'il y derechef, c'est-à-dire, me conserve. cause En effet c'est une chose bien claire & qui bien évidente ( à tous ceux qui con-nous sidereront avec attention la nature fait du tems) qu'une substance pour être estre. conservée dans tous les momens qu'elle dure, a besoin du même pouvoir & de la même action qui seroit necessaire Pour la produire & la créer tout de nouveau, si elle n'étoit point encore. En sorte que c'est une chose que la

Meditation III. lxvi lumiere naturelle nous fait voir clairement, que la Conservation & la Création ne different qu'au regard de

nôtre façon de penser, & non point en effet. Voyez Objec. s. page 88. nomb. 20. & page 91. nomb. 21. Tome 2.

38. Que cette caule ference de nousmê mes.

Il faut donc seulement ici que je m'interroge & me consulte moi-même, pour voir si j'ai en moi quelque pouest dif- voir & quelque vertu, au moyen de laquelle je puisse faire, que moi qui fuis maintenant, je sois encore un moment après : Car puisque je ne fuis rien qu'une chose qui pense ( ou du moins puisqu'il ne s'agit encore jusques ici précisément que de cette partie-là de moi-même ) si une telle puissance résidoit en moi, certes je devrois à tout le moins le penser, & en avoir connoissance; Mais je n'es restens aucune dans moi: & par-là je connois évidemment que je dépends de quelque Estre different de moi-Voyez Objec. 4. page 217. nomb. 6. Tome 1. & Objec. s. page 91. nomb. 22.

Qu'il Tome 2. Mais peut-estre que cet Estre-là du possible qu'elle quel je dépends, n'est pas Dieu, & soit au- que je suis produit ou par mes par tre que rens, ou par quelques autres causes moins parfaites que lui? Tant s'en

de l'Existence de Dieu. Ixvij faut, cela ne peut estre : Car comme j'ai déja dit auparavant, c'est une chose très-évidente qu'il doit y avoir pour le moins autant de réalité dans la cause que dans son effet : Et partant, puisque je suis une chose qui pense, & qui ai en moi quelque idée de Dieu, quelle que soit enfin la caufe de mon Estre ,il faut necessairement avouer qu'elle est aussi une chose qui pense, & qu'elle a en soi l'idée de toutes les persections que j'attribuë à Dieu. Puis l'on peut derechef rechercher si cette cause tient son origine & son existence de soimême, ou de quelque autre chose : Car si elle la tient de soi-même, il s'ensuit par les raisons que j'ai ci-devant alleguées, que cette cause est Dieu ; Puisqu'ayant la vertu d'être & d'exister par soi , elle doit aussi sans doute avoir la puissance de posseder actuellement toutes les perfections dont elle a en soi les idées, c'est-àdire, toutes celles que je conçois être en Dieu. Que si elle tient son existence de quelque autre cause que de foi, on demandera derechef par la même raison de cette seconde cause, si elle est par soi , ou par autrui jusques à ce que de degrez en degrez on

Meditation III. Ixviii parvienne enfin à une derniere catta se, qui se trouvera estre Dieu. Et il est très-maniseste qu'en cela il ne peut y avoir de progrez à l'infini, vii qu'il ne s'agit pas tant ici de la cause qui m'a produit autrefois, comme de celle qui me conserve presentement. Voyez Objec. s. page 92. nomb. 23. Tome 2.

40.

Pour-

quoi

plu-

one

CO3-

ficurs

On ne peut pas feindre aussi que peut-estre plusieurs causes ont ensemble concouru en partie à ma production, & que de l'une j'ai reçû l'idée d'une des perfections que j'attribué à feindre Dieu, & d'une autre, l'idée de quelque autre, ensorte que toutes ces perfections se trouvent bien à la verité causes quelque part dans l'univers, mais ne fe rencontrent pas toutes jointes & afsemblées dans une seule qui soit Dieu: couru à Car au contraire l'unité, la simplicité, produ. ou l'inséparabilité de toutes les choaion. ses qui sont en Dieu, est une des principales perfections que je conçois être en lui; Et certes l'idée de cette unité de toutes les perfections de Dieu, n'a pû estre mise en moi par aucune cause, de qui je n'aie point aussi receu les idées de toutes les autres perfections ; Car elle n'a pû faire que je les comprisse toutes jointes ensemble, &

de l'Existence de Dieu. Ixix inséparables, sans avoir fait ensorte en même tems que je scusse ce qu'elles étoient, & que je les connusse toutes en quelque façon. Voyez Objec. s. page 94. nomb. 24. Tome 2.

Enfin pour ce qui regarde mes patens, desquels il semble que je tire Ni que ma naissance, encore que tout ce que nos paj'en ai jamais pû croire soit veritable, rens cela ne fait pas toutefois que ce soit vent eux qui me conservent ; ni même qui prom'avent sait & produit en tant que je duits, fuis une chose qui pense, n'y ayant ou nous aucun rapport entre l'action corpo-confera relle, par laquelle j'ai coûtume de vent, croire qu'ils m'ont engendré, & la d'où il production d'une telle substance : faut conclu-Mais ce qu'ils ont tout au plus con-requ'il tribué à ma naissance, est qu'ils ont y a un mis quelques dispositions dans cette Dieu. matiere, dans laquelle j'ai jugé jusques ici que moi, c'est-à-dire, mon Esprit, lequel seul je prends maintenant pour moi-même, est renfermé; Et partant il ne peut y avoir ici à leur égard aucune difficulté, mais il faut necessairement conclure que de cela seul que j'existe, & que l'idée d'un estre souverainement parfait ( c'est-à-dire, de Dieu ) est en moi, l'existence de Dieu est trés - éviixx Meditation III.

Il me reste seulement à examiner Que de quelle façon j'ai acquis cette idée : Car je ne l'ai pas reçûe par les sens, idée de & jamais elle ne s'est offerte à moi contre mon attente, ainsi que font, est na- d'ordinaire les idées des choses sensiturelle. bles, lorsque ces choses se presentent, ou semblent se presenter aux organes exterieurs des sens ; Elle n'est pas aussi une pure production ou fiction de mon esprit, car il n'est pas en mon pouvoir d'y diminuer ni d'y ajoûter aucune chose ;Et par conséquent il ne reste plus autre chose à dire, sinon que cette idée est née & produite avec moi dés lors que j'ai été créé, ainsi que l'est l'idée de moi-même Voyez Objec. & Re-43. ponses 3. page 160. Tome 1. \* Object Qu'el- s. page 98. nomb. 25. Tome 2.

de Dieu de range, que Dieu en me créant ait possed mis en moi cette idée pour estre comactuel me la marque de l'ouvrier empreinte lement, sur son moi cette idée pour estre comactuel le marque de l'ouvrier empreinte le ment, sur son moi cette idée pour estre comactuel mis en moi cette idée pour estre le l'ouvrier empreinte le mis en marque de l'ouvrier empreinte quelque chôfe de différent de cet oules per vrage même : Mais de cela seul que servier du l'en m'a créé, il est fort croyable qu'il m'a en quelque saçon produit à me.

de l'Existence de Dieu. conçois cette ressemblance ( dans laquelle l'idée de Dieu se trouve contenuë ) par la même faculté par laquelle le me conçois moi-mênie, c'est-àdire, que lorsque je fais reflexion sur moi, non-seulement je connois que le suis une chose imparfaite, incom-Plete, & dépendante d'autrui, qui tend & qui aspire sans cesse à quelque chose de meilleur & de plus grand que je ne suis, mais je conhois aussi en même tems, que celui duquel je dépends possede en soi toules ces grandes choses aufquelles j'af-Pire, & dont je trouve en moi les Idées non pas indéfiniment, & seulement en puissance, Mais qu'il en jouit en effet, actuellement, & infiniment; ainsi qu'il est Dieu : Et toute la force de l'argument dont j'ai ici usé Pour prouver l'existence de Dieu, consiste en ce que je reconnois qu'il he seroit pas possible que ma nature lut telle qu'elle est, c'est-à-dire, que l'eusse en moi l'idée d'un Dieu, si Dieu n'existoit veritablement; ce même Dieu, dis-je, duquel l'idée est en moi, c'est-à-dire, qui possede toutes ces hautes perfections dont nostre ef-Prit peut bien avoir quelque legere idée, sans pourtant les pouvoir com1xxij Meditation III.
prendre, qui n'est sujet à aucuns de
44. sauts, & qui n'a rien de toutes les
D'où l'choses qui dénotent quelque imperest évi-fection. Voyez Obietion & Rép. 3°s. p.

dent fection. Voyer Object. s.page 99. nomb. qu'ilne 171. Tome 1.6 Object. s.page 99. nomb. peur 26. Tom. 2.

ctre D'où il est assez évident qu'il ne peut estre trompeur, puisque la lumiere naturelle nous enseigne que la tromperie dépend necessairement de quelque désaut. Voyez Objec. 2. page se se la comb. 5. Tome 1. & Objec. 6. page

277. nomb. 6. Tome 2.

roit

Mais auparavant que j'examine cela erop s'arrê plus soigneusement, & que je passe à la confideration des autres veritez con que l'on en peut recueillir, il me pler & semble très-à- propos de m'arrêtes ceDicu quelque tems à la contemplation de ce Dieu tout parfait, de peser tout à loifir ses merveilleux attributs, de parconsiderer, d'admirer, & d'adorer fait. 46. l'incomparable beauté de cette immense lumiere, au moins autant que la force de mon esprit, qui en demeucela consis re en quelque sorte ébloui, me le pour-

cette vie, ne confiste que dans cette contemplation de la Majesté divine, Ainst experimentons De l'Existence de Dieu. Ixxiij experimentons-nous dès maintenant, qu'une semblable Meditation, quoiqu'incomparablement moins parfaite, nous fait joiir du plus grand contentement que nous soyons capable de refsentir en cette vie.

Voyez les Objections generales contre cette troissème Meditation s page 262. & fuivantes, nomb-10 Tome 2.



Tome I.

Ixxiv

BEAUTH BEAUTH IN BEAUTH OF SE (をかり(を失う)(を失う)、(を失う)(を失う)(を失う)

## MEDITATION QUATRIE'ME.

Du Vrai, & du Faux.

pres avoir

E me fuis tellement accoûtumé ces jours passez à détacher mon esprit des sens, & j'ai si exactement remar-

l'esprit qué qu'il y a fort peu de choses que l'on connoisse avec certitude touchant les sens, il choses corporelles, qu'il y en a beauest aile coup plus qui nous sont connues touporter chant l'esprit humain ; & beaucoup versles plus encore de Dieu même, qu'il me choses sera maintenant aisé de détourner ma intelli- pensée de la consideration des choses sensibles, ou imaginables, pour la porter à celles qui étans dégagées de toute matiere font purement intelligibles.

Et certes l'idée que j'ai de l'esprit Que la humain, en tant qu'il est une chose noissa- qui pense, & non étenduë en londu Vrai & du Faux.

IXXV gueur, largeur & profondeur, & ce de qui ne participe à rien de ce qui ap- Dieu partient au corps, est incomparable moven ment plus distincte que l'idée d'au-pour cune chose corporelle: Et lorsque je parveconsidere que je doute, c'est-à-dire, nir à que je suis une chose incomplete & des aus dépendante, l'idée d'un estre complet tres & indépendant, c'est-à-dire, de Dieu, choses.

le presente à mon esprit avec tant de distinction & de clarré: Et de cela seul que certe idée se trouve en moi, ou bien que je suis, ou existe, moi qui possede cette idée, je conclus si évidemment l'existence de Dieu, & que la mienne dépend entierement de lui en tous les momens de ma vie, que je ne Pense pas que l'esprit humain puisse tien connoistre avec plus d'évidence & de certitude. Et déja il me semble que je découvre un chemin qui nous conduira de cette contemplation du Vrai Dieu ( dans lequel tous les trelors de la science & de la sagesse sont tenfermez ) à la connoissance des au- Erqu'il tres choses de l'Univers.

Car premierement je reconnois possible qu'il est impossible que jamais il me que trompe, puisqu'en toute fraude & nous tromperie il se rencontre quelque tromforte d'imperfection : Et quoiqu'il pe.

Lxxvi Meditation IV. semble que pouvoir tromper soit uns marque de subtilité, ou de puissance, toutefois vouloir tromper témoigne

sans doute de la foiblesse ou de la malice. Et partant cela ne peut se rencontrer en Dieu. Voyez Objec. 6. page

277. nomb. 6. Tome 2.

Ensuite je connois par ma propre Qu'ain experience qu'il y a en moi une cerbien de taine Faculté de juger, ou de discerla rai- ner le vrai d'avec le faux , laquelle fans doute j'ai reçue de Dieu, aussibien que tout le reste des choses qui nous a sont en moi, & que je possede; Et puisqu'il est impossible qu'il veuille nous ne me tromper, il est certain aussi qu'il pouvos ne me l'a pas donnée telle, que je faillir, puisse jamais faillir, lorsque j'en userai comme il faut. Voyez Obj. 2, page 64. nomb. 7. Tome 1.

Et il ne resteroit aucun doute tou-Qu'il chant cela, si l'on n'en pouvoit ce suitpas semble tirer cette conséquence, qu'ainde-là, si donc je ne me puis jamais tromper; Car si tout ce qui est en moi vient de nous ne Dieu, & s'il n'a mis en moi aucune jamais Faculté de faillir , il semble que je ne faillir. me doive jamais abuser. Aussi est-il vrai que lorsque je me regarde seulement comme venant de Dieu, & que je me tourne tout entier vers lui,

du Vrai & du Faux. Je ne découvre en moi aucune cause d'erreur ou de fausseté : Mais aussitôt après revenant à moi , l'experience me fait connoistre que je suis néanmoins sujet à une infinité d'erreurs. Desquelles venant à rechercher la cause , je remarque qu'il ne se presente pas seulement à ma pensée une réelle & positive idée de Dieu, ou bien d'un Estre souverainement parfait , mais aussi pour ainsi parler , une certaine idée négative du néant, c'està-dire, de ce qui est infiniment éloigné de toute forte de perfection. Et que je suis comme un milieu entre Dieu & le néant, c'est-à-dire, placé de telle sorte entre le Souverain Estre & le Non Estre, qu'il nese rencontre de vrai rien en moi qui me puisse conduire dans l'erreur, en tant qu'un Souverain Estre m'a produit : Mais que si je me considere comme participant en quelque façon du néant ou du non estre, c'est-à-dire, en tant que je nesuis pas moi-même le Souverain Estre, & qu'il me manque plusieurs choses, je me trouve exposé à une infinité de manquemens ; de façon que je ne me dois pas étonner si je me trompe. Voyez Objec. s. page #04. nomb. 1. Tome 2.

d in

Meditation IV. Ixxviii

Et ainsi je connois que l'erreur, Et que en tant que telle, n'est pas quelque chose de réel qui dépende de Dieu, n'étant mais que c'est seulement un défaut ; qu'un & partant que pour faillir je n'ai pas défaut. besoin d'une faculté qui m'ait été donnée de Dieu , particulierement pour cet effet : Mais qu'il arrive que je me trompe, de ce que la puissance pour que Dieu m'a donnée pour discerner poule vrai d'avec le faux , n'est pas en faillir. moi infinie. Voyez Objec. & Rep. 3cs. page 172. Tome 1.

Toutefois cela ne me satisfait pas semble encore tout-à-sait, car l'erreur n'est pas une pure négation, c'est-à-dire, moins n'est pas le simple défaut ou manquement de quelque perfection qui ne m'est point dûë, mais c'est une privation ou le manquement de quelque rement connoissance qu'il semble que je de-

un dé vrois avoir.

que

l'er

reur

n'est

Or en considerant la nature de mais la Dieu, il ne semble pas possible qu'il tion de ait mis en moi quelque faculté qui ne quel soit pas parfaite en son genre, c'està-dire, qui manque de quelque perpertec-fection qui lui soit duc : Car s'il est

vrai que plus l'artisan est expert, Etqu'il plus les ouvrages qui sortent de ses semble mains sont parfaits & accomplis, quelle

du Vrai & du Faux. Ixxix chose peut avoir été produite par impofce Souverain Créateur de l'Univers, fible qui ne soit parfaite & entierement Dien achevée en toutes ses parties ? Et cer- nous tes il n'y a point de doute que Dieu ait prin'ait pû me créer tel que je ne me ve trompasse jamais: Il est certain aussi ne perqu'il veut toûjours ce qui est le meil- fection Jeur : est-ce donc une chose meilleu- qui re que je puisse me tromper que de nous nele pouvoir pas?

Considerant cela avec attention, il me vient d'abord en la pensée que ccia ne je ne me dois pas étonner, si je ne doitpas luis pas capable de comprendre pour-faire quoi Dieu fait ce qu'il fait; & qu'il douter ne faut pas pour cela douter de son de son existence, de ce que peut-estre je tence. vois par experience beaucoup d'au-ses fins tres choses qui existent, bien que je étant ne puisse comprendre pour quelle imperaison, ni comment Dieu les a faites: bles, & Car sçachant deja que ma Nature est y aïant ex rêmemen foible & limitée, & que même celle de Dieu au contraire est im-de la mense, incomprehensible, & infinie, té à les je n'ai plus de peine à reconnoistre recherqu'il y a une infinité de choses en sa cher. puissance, desquelles les causes surpassent la portée de mon esprit ; Et cette seule raison est suffisante pour

d iiii

Ixxx Meditation IV.

me persuader que tout ce genre de causes qu'on a coûtume de tirer de la sin, n'est d'aucun usage dans les chofes Physiques, ou naturelles; car il ne me semble pas que je puisse sans l'emerité rechercher & entreprendre de découvrir les sins impenetrables de Dieu. Voyez Object. s.p. 105. nomb. 2. Ep. 106. nomb. 3. ibid. Tome 2.

ou'au prit qu'on ne doit pas considerer une reste il seule créature séparément, lorsqu'on recherche si les ouvrages de Dieu sont les les créatures ensemble: Car la même ouvractes de Dieu sont evanie parfaits, mais generalement toutes ner les les créatures ensemble: Car la même ouvractes de quelque sorte de raison sembler fort séparé-imparfaite, si elle estoit seule dans le ment monde, ne laisse pas d'estre très-parpour en saite, étant considerée comme faisant ou la per depuis que j'ai fait dessein de douter section, de toutes choses, je n'aïe encore confiderée comme de la per depuis que j'ai fait dessein de douter section, de toutes choses, je n'aïe encore con-

nu certainement que mon existence, & celle de Dieu: Toutesois aussi depuis que j'ai reconnu l'infinie puissance de Dieu, je ne sçaurois nier qu'il n'ait produit beaucoup d'autres choses, ou du moins qu'il n'en puisse produire, en sorte que j'existe, & sois placé dans le monde, comme faisant

du Vrai & du Faux. 1xxx) Partie de l'Université de tous les estres. Poyez Object. s. p. 110. nomb. 4. Tome

Ensuite dequoi venant à me regarder de plus près, & considerer quelles sont mes erreurs (lesquelles seules reurs témoignent qu'il y a en moi de l'imdépenserséction) je trouve qu'elles dépendent du concours de deux causes, à consquoir, de la faculté de connoître qui des zette en moi; & de la faculté d'élire on causes, bien de mon libre arbitre; c'est-à-dire, l'ensende mon entendement, & ensemble de dement a volonté.

volon Car par l'entendement seul je té. N'assure ni ne nie aucune chose, mais 12. le conçois seulement les idées des cho- Qu'il les que je puis assurer ou nier. Or, en n'y 2 le considerant ainsi précisément, on précil'eut dire qu'il ne se trouve jamais en sement lui aucune erreur, pourvû qu'on pren- aucune de le mot d'erreur en sa propre figni- en nôacation. Et encore qu'il y ait peut-tre sur eltre une infinite de choses dans le tendemonde, dont je n'ai aucune idee en ment, mon entendement, on ne peut pas dre pour cela qu'il soit privé de ces idées, comme de quelque choie qui oit dûe à sa nature, mais seulement qu'il ne les a pas ; parce qu'en effet il my a aucune raison qui puisse prouver

Meditation IV. 1xxxii que Dieu ait dû me donner une plus grande & plus ample faculté de connoître, que celle qu'il m'a donnée: Et quelque adroit & sçavant ouvriet que je me le represente, je ne dois pas pour cela penser, qu'il ait du mettre dans chacun de ses ouvrages toutes les perfections qu'il peut met tre dans quelques-uns. Voyez Object. 5. p. 113. nomb. 7. Tome 2. & ibid. p. 117. nomb. 11. Tome. 2.

Je ne puis pas aussi me plaindre que Que Dieu ne m'ait pas donné un libre arbitre, ou une volonté assez ample & assez parfaite: puisqu'en effet je l'experimente si ample & si étenduë, arbitre qu'elle n'est renfermée dans aucunes bornes. Et ce qui me semble ici bien remarquable, est que de toutes les ample autres choses qui sont en moi, il n'y en a aucune si parfaite & si grande, que je ne reconnoisse bien qu'elle parfai pourroit estre encore plus grande & te de & plus parfaite. Car, par exemple, cultez. si je considere la faculté de concevoir qui est en moi, je trouve qu'elle est d'une fort petite étendue, & grandement limitée, & tout ensemble je me represente l'idée d'une autre faculté beaucoup plus ample, & même infinie; & de cela feul que je puis me

eft la

p'us

& la

plus

du Vrai & du Faux. lxxxiii representer son idée, je connois sans difficulté qu'elle appartient à la nature de Dieu. En même façon si j'éxamine la memoire, ou l'imagination; ou quelqu'autre faculté qui soit en moi, je n'en trouve aucune qui ne soit trèspetite & bornée, & qui en Dieu ne soit immense & infinie. Il n'y a que la volonté seule ou la seule liberté du franc arbitre que j'experimente en moi estre si grande, que je ne conçois point l'idée d'aucune autre plus ample & plus étendué: En forte que c'est elle principalement qui me fait connoître que je porte l'image & la ressemblance de Dieu. Car encore qu'elle foit incomparablement plus grande dans Dieu, que dans moi, soit à raison de la connoissance & de la puisfance, qui se trouvent jointes avec elles, & qui la rendent plus ferme & plus efficace; soit à raison de l'objet, d'autant qu'elle se porte & s'étend infiniment à plus de choses; Elle ne me semble pas toutefois plus grande, li je la confidere formellement & précisément en elle-même Voyez l'Objett s. p. 117. nomb. 11. Tome 2.

Car elle consiste seulement en ce que nous pouvons faire une même chose, ou ne la pas faire, (c'est-à-quoi dvi

Meditation IV. Ixxxiv

mour la gra

corfiste dire, affirmer ou nier, pourfuivre le franc ou fuir une même chose) ou plutôt arbitre; elle consiste seulement en ce que pour affirmer ou nier, poursuivre ou fuir les choses que l'entendement nous propose, nous agissons de telle sorte que nous ne fentons point qu'aucune fortific force exterieure nous y contraigne. Car afin que je sois libre; il n'est pas necessaire que je sois indifferent à choifir l'un ou l'autre des deux contraires ; mais plûtôt, d'autant plus que je panche vers l'un, soit que je connoisse évidemment que le bien & le vrai s'y tencontrent, soit que Dieu dispose ainsi l'interieur de ma pensée, d'autant plus librement j'en fais choix, & je l'embrasse: Et certes, la grace divine & la connoissance naturelle, bien loin de diminuer ma liberté, l'augmentent plûtôt, & la fortifient. De façon que cette indifference que je fens, lorsque je ne suis point emporté vers un côté plûtôt que vers un autre - par le poids d'aucune raison, est le plus bas degré de la liberté, & fait plûtôt paroître un défaut dans la connoissance qu'une perfection dans la volonté; Car si je connoissois toûjours clairement ce qui est vrai, & ce qui est bon , je ne serois jamais en

du Vrai & du Faux. XXXX peine de deliberer quel jugement, & quel choix je devrois faire; & ainsi je ferois entierement libre, sans jamais estre indifferent. Voyez Object. 6. p. 279. nomb. 7. Tome 2.

De tout ceci je reconnois, que ni la 15: Puissance de vouloir, laquelle j'ai re- Qu'çûe de Dieu, n'est point d'elle-mê-l'entenme la cause de mes erreurs : car elle dement est très-ample & très-parfaite en son ni la genre; ni austi la puissance d'enten-volondre ou de concevoir: car ne conce-té ne Vant rien que par le moyen de cette point Puissance que Dieu m'a donnée pour d'euxconcevoir, sans doute que tout ce que mêmes le conçois, je le conçois comme il faut, fe de & il n'est pas possible qu'en cela je nos erme trompe.

D'où est-ce donc que naissent mes 16. erreurs, c'est à sçavoir, de cela seul, Mais' que la volonté estant beaucoup plus que ample & plus étendue que l'entende-c'est le ment, je ne la contiens pas dans les maumêmes limites, mais que je l'étends usage dussi aux choses que je n'entens pas ; de noaufquelles estant de foi indifferente, tre lielle s'égare fort aisement, & choisit berte. le faux pour le vrai, & le mal pour le bien. Ce qui fait que je me trom-Pe, & que je peche. Voyez Object. s.

P. 119. nomb. 12. Tome. 2.

lxxxvi Meditation IV.

17. Par exemple, examinant ces jours Que passez si quelque chose existoit veritad'une blement dans le monde, & connoisgrande fant que de cela feul que j'examinois enl'en cette question, il suivoit très-évidemtende- ment que j'existois moi-même, je ne ment pouvois pas m'empêcher de juger grande qu'une chose que je concevois si clairedéter ment estoit vraie, non que je m'y mina trouvasse forcé par aucune cause extion en terieure; mais seulement, parce que la vo d'une grande clarté qui étoit en mon lonté. entendement, a suivi une grande inclination en ma volonté; & je me fuis porté à croire avec d'autant plus de liberté, que je me suis trouvé avec moins d'indifference. Voyez Object. & Rép. 3. p. 175. Tome 1.

Au contraire à present je ne conQu'au nois pas seulement que j'existe, en tant
conque je suis quelque chose qui pense;
du des mais il se presente aussi à mon esprit
faut de une certaine idée de la nature corpoconroisnoisnature qui pense, qui est en moi, ou
sance
en l'enplûtôt que je suis moi-même, est distende
ment
bien si toutes deux ne sont qu'une
suite une eniene connois encore aucune raison
ind se qui me persuade plûtôt l'un que l'au-

du Vrai & du Faux. Ixxxvij tre: d'où il suit que je suis entiere- rence ment indisferent à le nier, ou à l'af- en surer, ou bien même à m'abstenir d'en lonté, donner aucun jugement. Voyez Objec. s. p. 120. nomb. 13. Tome. 2.

Et cette indifference ne s'étend pas 19. feulement aux choses dont l'entende- Qu'enment n'a aucune connoissance; mais core generalement aussi à toutes celles qu'il ait de ne decouvre pas avec une parfaite la conclarté; au moment que la volonté en noisdélibere; car pour probables que fance soient les conjectures qui me rendent tendeenclin à juger quelque chose, la seu-ment, la le connoissance que j'ai que ce ne sont volonque des conjectures & non des raisons té decertaines & indubitables, suffit pour indiffeme donner occasion de juger le con-rente, si traire: Ce que j'ai sussissamment expe-cette rimenté ces jours passez, lorsque j'ai conposé pour faux, tout ce que j'avois sance tenu auparavant pour très-veritable, n'est pour cela seul que j'ai remarqué que pas l'on en pouvoit en quelque façon dou-parfaiter. Voyez Object. s. p. 121. nomb. 14. Tome 2.

Or, si je m'abstiens de donner mon jugement sur une chose, lorsque je ne la conçois pas avec assez de clarté & nous de distinction; il est évident que je sais jugeons bien, & que je ne suis point trompé, bien ou

Ixxxviii Meditation IV.

mal se- Mais si je me détermine à la nier, ou lon que affurer, alors je ne me fers pas comnous me je dois de mon libre arbitre; Et si etenj'assure ce qui n'est pas vrai, il est dons évident que je me trompe; même volonté aussi encore que je juge selon la verité, aulli cela n'arrive que par hazard, & je ne laisse pas de faillir, & d'user mal de plus mon libre arbitre: Car la lumiere naloin que no turelle nous enseigne, que la connoistre con sance de l'entendement doit toujours noifpreceder la determination de la vosance. Îonté. Voyez Object. 2. p. 64. nomb. 7. Tome 1.

Et c'est dans ce mauvais usage du En libre arbitre, que se rencontre la priquoi vation qui constituë la forme de l'erconsiste reur. La privation, dis-je, se rencontre dans l'operation en tant qu'elle
rer. pas dans la faculté que j'ai reçûè de
Dieu; ni même dans l'operation, en
tant qu'elle dépend de lui. Voiez, Objett.
5. p. 14. nomb. 9. Tome 2. \* ibid. p. 122.
nomb. 15. Tome 2.

Car je n'ai certes aucun sujet de me Que plaindre, de ce que Dieu ne m'a pas nous e donné une intelligence plus ample, ou une lumiere naturelle plus parfaite que celle qu'il m'a donnée; puisqu'il est de plain-la pature d'un entendement sini, de ne du Vrai & du Faux. Ixxxix

pas entendre plusieurs choses, & de die de de Dieu, la nature d'un entendement créé d'è-de ce tre sini: Mais j'ai tout sujet de lui quenca rendre graces, de ce que ne m'aïant tre enlamais rien dû, il m'a néanmoins donné tout le peu de perfection qui est en n'est moi; bien loin de concevoir des sen- pas timens si injustes, que de m'imaginer plus timens si injustes, que de m'imaginer plus qu'il m'ait osté ou retenu injustement qu'il les autres perfections qu'il ne m'a cst.

Point données.

Je n'ai pas aussi sujet de me plain. Ni de dre, de ce qu'il m'a donné une volonté ce que plus ample que l'entendement, puis volonté que la volonté ne consistant que dans est plus une seule chose, & comme dans un étenindivisible, il semble que sa nature que set telle qu'on ne sui sçauroit rien oster tre enfans la détruire; Et certes, plus elle tender à d'étenduë, & plus ai-je à remercier ment. la bonté de celui qui me l'a donnée. Ni en-

Et ensin je ne dois pas aussi me sin de plaindre, de ce que Dieu concourt ce que avec moi pour former les actes de Dieu contette volonté; c'est-à-dire, les juge-contens dans lesquels je me trompe: avec parce que ces actes-là sont entiere-nous ment vrais, & absolument bons; en quand tant qu'ils dépendent de Dieu, & il y a en quelque sorte plus de perfection en ma nature, de ce que je les pons-

puis former, que si je ne le pouvois Que ce pas. Pour la privation dans laquelle seule consiste la raison formelle de n'eft point l'erreur, & du peché, elle n'a besoin imper- d'aucuns concours de Dieu, parce fection que ce n'est pas une chose, ou un de nous estre, & que si on la rapporte à Dieu comme à sa cause, elle ne doit pas donné estre nommée privation, mais seulement negation, felon la fignification qu'on donne à ces mots dans l'Ecole. mais Voyez Object. s. p. 115. nomb. 10. Tome que

c'en eft 2. Car en effet ce n'est point une imune en perfection en Dieu, de ce qu'il m'a d'en donné la liberté de donner mon juge user ment, ou de ne le pas donner sur cermal. taines choses dont il n'a pas mis une

claire & distincte connoissance en mon entendement; Mais sans doute c'est en moi une impersection, de ce que je n'use pas bien de cette liberté, moins & que je donne témerairement mon jugement, sur des choses que je no conçois qu'avec obscurité & consu

> Je vois néanmoins qu'il étoit aisé à Dieu de faire ensorte que je ne me trompasse jamais, quoique je demeu' rasse libre, & d'une connoissance bor née; à sçavoir, s'il eût donné à mon en

tendement une claire & distincte intelligence de toutes les choses dont je devois jamais déliberer, ou bien seulement s'il eût si profondément gravé dans ma memoire la resolution de ne Juger jamais d'aucune chofe sans la concevoir clairement & distinctement, que je ne la pusse jamais oublier. Et le remarque bien qu'en tant que ie me considere tout seul, comme s'il h'y avoit que moi au monde, j'aurois eté beaucoup plus parfait que je ne luis, si Dieu m'avoit créé tel que je ne faillisse jamais. Mais je ne puis pas Pour cela nier, que ce ne soit en quel- 27. que façon une plus grande perfection Qu'endans l'Univers, de ce que quelques- qu'ilne unes de ses parties ne sont pas exemp- l'aitpas tes de défaut, que d'autres le sont, fait, que si elles étoient toutes semblables. nous Voyez Obj. s. Pag. 3. Nomb. s. Tome 2. pas su-

Et je n'ai aucun droit de me plain- jet de dre, que Dieu m'ayant mis au monde, nous en h'ait pas voulu me mettre au rang des plainchoses les plus nobles & les plus parfai- dre pouvat tes: Même j'ai fuiet de me conten- acque. ter, de ce que s'il ne m'a pas donné la rir Persection de ne point faillir par le pre- l'habimier moyen que j'ai ci-dessus déclaré, tude de qui dépend d'une claire & évidente point connoissance de toutes les choses dont faillir.

voit faire que nous enufaf fions toû jours

bien.

26.

Que

néan-

Dicu

pou-

Meditation IV.

XCIT

28.

Que

je puis déliberer, il a au moins laisse en ma puissance l'autre moyen, qui est de retenir fermement la resolution de ne jamais donner mon jugement fur les choses dont la verité ne m'est pas clairement connuë: Car quoique j'experimente en moi cette foiblesse, de ne pouvoir attacher continuellement mon esprit à une même pensée; je puis toutefois par une Meditation attentive & fouvent reiterée, me l'im primer si fortement en la memoire ; que je ne manque jamais de m'en rel souvenir , toutes les fois que j'en au rai besoin, & acquerir de cette façon l'habitude de ne point faillir; Et d'aurant que c'est en cela que consiste la plus grande & la principale perfection de l'homme, j'estime n'avoir pas aujourd'huy peu gagné par cette Meditation, d'avoir découvert la cause de l'erreur & de la fausseté. Voyez Object. s.p. 112 toutes nomb. 6. Tome 2. \* ibid. p. 114. nomb.

les cau- 8. Tom. 2. fespol-E certes il n'y en peut avoir d'autres de nos que celle que je viens d'expliquer: Cal erreurs toutes les fois que je retiens tellement ont été ma volonté dans les bornes de ma conportées noissance, qu'elle ne fait aucun jugeci des- ment que des choses qui lui sont claifus. rement & distinctement representées

du Vrai & du Faux. Par l'entendement, il ne se peut faire que je me trompe; Parce que toute conception claire & distincte est lans doute quelque chose, & partant elle ne peut tirer son origine du néant, mais doit necessairement avoir Dieu Pour son Auteur; Dieu, dis-je, qui etant souverainement parfait ne peut estre cause d'aucune erreur; Et par conséquent il faut conclure qu'une telle conception, ou un tel jugement est veritable.

Au reste je n'ai pas seulement appris Et qu'o aujourd'huy ce que je dois éviter pour ya done plus faillir, mais aussi ce que je dois né les faire pour parvenir à la connoissance moiens de la verité. Car certainement j'y par- de par-Viendrai si j'arrête suffisamment mon la cons attention sur toutes les choses que je noisconçois parfaitement, & si je les sépare sance des autres que je ne conçois qu'avec de la confusion, & obscurité. A quoi doreshavant je prendrai foigneusement garde. Voyez Objec. sc. page 123. nombre

16. Tome 2.

xciv

CAD: INCH, CAD DRINALING COAD 40 - 10 to 02500 and 5500 mile of more con THE WAS TO RESERVE TO BOTH THE الناس المراجع المراجع

## MEDITATION CINQUIE'ME.

De l'Essence des choses materielles : Et pour la seconde fois de l'Existence de Dieu.

l'exil-

tence

idés

L me reste beaucoup d'autres choses à examiner touchant les Attributs de Dieu, & touchant ma propre Na-

ture, c'est-à-dire, celle de mon Esprit: Mais j'en reprendrai peut-estre une autrefois la recherche. Maintecholes nant (après avoir remarqué ce qu'il mate rielles, faut faire ou éviter pour parvenir à la il faut connoissance de la verité ) ce que j'ai consi- principalement à faire, est d'essayet de sortir & me débarrasser de tous les quelles doutes où je suis tombé ces jours passez, & de voir si l'on ne peut rien connoistre de certain touchant les choses nous en materielles. Mais avant que j'examiayons. ne s'il y a de telles choses qui exil-

& de l'Existence de Dieu. tent hors de moi, je dois considerer leurs idées, en tant qu'elles sont en ma pensée, & voir quelles sont celles qui sont distinctes, & quelles sont celles qui sont confuses.

En premier lieu , j'imagine distinctement cette quantité que les Philo-nous lophes appellent vulgairement la avons! quantité continuë, ou bien l'exten-une sion en longueur, largeur, & pro-idée claire sondeur, qui est en cette quantité, & dis-Ou plûtôt en la chose à qui on l'attri-tincte bue. De plus, je puis nombrer en elle de l'éplusieurs diverses parties, & attri-tenduë en lonbuer à chacune de ces parties toutes gueur. fortes de grandeurs, de figures, de l'argeur lituations, & de mouvemens: Et & proenfin je puis assigner à chacun de ces mouvemens toutes sortes de du-de plurées.

Et je ne connois pas seulement ces de ses choses avec distinction, lorsque je les proconfidere ainsi en general; mais aussi prie-Pour peu que j'y applique mon attention, je viens à connoistre une infinite Que de particularitez touchant les nom-nous bres, les figures, les mouvemens, & conautres choses semblables, dont la ve-noisso; tité se fait paroistre avec tant d'évi-trésdence, & s'accorde si bien avec ma claire-Nature, que lorsque je commence à ment

xcvi Med. V. de l'Est. des choses Mat.

les découvrir, il ne me semble pas neurs que j'apprenne rien de nouveau, mais plûtôt que je me ressouviens de ce que teztou je sçavois déja auparavant, c'est-àdire, que j'apperçois des choses qui les no étoient déja dans mon esprit, quoique les fi- je n'euse pas encore tourné ma pen-

gures, sée vers elles. Et ce que je trouve ici de plus consi

Oue

nous

vemet, derable, c'est que je trouve en moi une infinité d'idées de certaines choses, qui ne peuvent pas être estimées un pur néant, quoique peut-estre elles avons n'ayent aucune existance hors de ma en nous pensée; & qui ne sont pas feintes par moi, bien qu'il soit en ma liberté de les penser, ou de ne les penser pas i neurs mais qui ont leurs vraies & immua choses bles natures. Comme, par exemple, dont la lorsque j'imagine un triangle, encore qu'il n'y ait peut-estre en aucun lieu du monde hors de ma pensée une telle & im-figure, & qu'il n'y en ait jamais eu, il ne laisse pas neanmoins d'y avoit une certaine nature, ou forme, ou essence déterminée de cette figure, laquelle est immuable & éternelle, que je n'ai point inventée, & qui no dépend en aucune façon de mon esprits comme il paroît de ce que l'on peut démontrer diverses proprietez de co triangle

& de l'Existence de Dieu. xcvis triangle, à scavoir, que ses trois angles sont égaux à deux droits, que le plus grand angle est soutenu par le Plus grand côté, & autres semblables, lesquelles maintenant soit que Je veiille, ou non, je connois trèsclairement & très-évidemment estre en lui, encore que je n'y aie pensé auparavant en aucune façon, lorsque Je me suis imaginé la premiere fois un triangle, & partant on ne peut pas dire que je les aie feintes & inventees. Voyez Objec. & Rep. 3:s. p. 178. Tome 1. \* Ob ec. s. page 125. nomb. 1. Tome 2. & ibid. 126. nombre 2. To-

Et je n'ai que faire ici de m'objec- Queles ter, que peut-estre cette idée du de ces triangle est venuë de mon esprit par choses l'entremise de mes sens, pour avoir nenous vu quelquefois des corps de figure lont triangulaire; Car je puis former en venuës mon esprit une infinité d'autres figu-par res, dont on ne peut avoir le moin-l'entredre soupçon que jamais elles me soient des tombées sous les sens, je ne laisse pas sens, & toutefois de pouvoir démontrer di-q'elverses proprietez touchant leur natu. I s sont te, aussi-bien que touchant celle du necestriangle : lesquelles certes doivent ment tre toutes vraies, puisque je les con- vraies.

Tome I.

xcviij Med. V. de l'Eff. des chofes Mat. çois clairement; & partant elles sont quelque chose, & non pas un put néant : Car il est très-évident que tout ce qui est vrai est quelque chose, la verité étant une même chose avec l'Estre : Et j'ai déja amplement démontré ci-dessus que toutes les choses que je connois clairement & distinctement sont vraies. Et quoique je ne l'eusse pas démontré, toutesois la nature de mon esprit est telle, que je ne me sçaurois empêcher de les estimer vraïes, pendant que je les concois clairement & distinctement : Et je me ressouviens, que lors même que j'étois encore fortement attaché aux objets des sens, j'avois tenu au nombre des plus constantes veritez, celles que je concevois clairement & diftinctement touchant les figures, les nombres, & les autres choses qui appartiennent à l'Arithmetique, & à la Geometrie. Voyez Objec. s. page 231. nomb. 3. Tome 2.

6. Or maintenant si de cela seul que je Compuis tirer de ma pensée l'idée de quels s'ésuit que chose, il s'ensuit que tout ce que je de là reconnois clairement & dissinctement qu'il y appartenir à cette chose, lui appartient a un en esset ; mais ne; puis-je pas tirer de ceci un argument, & une preuve dé

& de l'Existence de Dieu. xcix monstrative de l'existence de Dieu ? Il est certain que je ne trouve pas moins en moi son idée, c'est-à-dire, l'idée d'un Estre souverainement parfait, que celle de quelque figure, ou de quelque nombre que ce soit : Et je ne connois pas moins clairement & distinctement qu'une actuelle, & éternelle existence appartient à sa nature, que je connois que tout ce que je puis démontrer de quelque figure, ou de quelque nombre, appartient veritablement à la nature de cette figure, ou de ce nombre; Et partant encore que tout ce que j'ai conclu dans les Meditations précedentes, ne le trouvât point veritable, l'existence de Dieu devroit passer en mon esprit au moins pour aussi certaine que j'ai estimé jusques ici toutes les veritez des Mathemàtiques, qui ne regardent que les nombres, & les figures : bien qu'à la verité cela ne paroisse pas d'abord entierement manifeste, mais semble avoir quelque apparence de Sophisme. Car ayant accoustumé dans toutes les autres choles de faire distinction entre l'existence, & l'essence, je me persuade aisément que l'existence peut être séparée de l'essence de Dieu, & qu'ainsi ou c Med. V. de l'Esf. des choses Mat.

peut concevoir Dieu comme n'étant pas actuellement. Mais néanmoins lorsque j'y pense avec plus d'attention , je trouve manifestement que l'existence ne peut non plus être séparée de l'essence de Dieu, que de l'essence d'un triangle rectiligne, la grandeur de ses trois angles égaux à deux droits : ou bien de l'idée d'une montagne, l'idée d'une vallée. Ensorte qu'il n'y a pas moins de répugnance de concevoir un Dieu ( c'est-à-dire, un Estre souverainement parfait ) auguel manque l'existence (c'est-à-dire, auquel manque quelque perfection ) que de concevoir une montagne qui n'ait point de vallée. Voyez Obj. 1eres, p. 11. nomb. 6. \* ibid. p. 13. nomb. 7. Tome 1. \* Objec. s. page 132. nomb. 4. Tom. 2.

Mais encore qu'en effet je ne puisse Raison pas concevoir un Dieu sans existence, qui se non plus qu'une montagne sans vallée; toutefois, comme de cela seul que je router le conçois une montagne avec une valcune montagne dans le monde : De même aussi quoique je conçoive Dieu comme existant, il ne s'ensuit pas ce semble pour cela que Dieu existe : Car ma pensée n'impose aucune ne:

ceffiré aux choses; Et comme il ne tient qu'à moi d'imaginer un cheval aissé, encore qu'il n'y en ait aucun qui ait des aisses, ainsi je pourrois

peut - estre attribuer l'existence à Dieu, encore qu'il n'y eût aucun Dieu

qui existât.

Tant s'en faut, c'est ici qu'il y a un Sophisme caché sous l'apparence cettel de cette Objection; Car de ce que je raison ne puis concevoir une montagne sans est un une vallée, il ne s'ensuit pas qu'il y ait pur soau monde aucune montagne, ni au- phisa cune vallée, mais feulement que la montagne & la vallée, foit qu'il y en ait, soit qu'il n'y en ait point, sont Inséparables l'une de l'autre : Au lieu que de cela seul, que je ne puis concevoir Dieu que comme existant, il s'ensuit que l'existence est inséparable de lui, & partant qu'il existe veritablement. Non que ma pensée puisse faire que cela soit, ou qu'elle impose aux choses aucune necessité; mais au contraire, la necessité qui est en la chose même, c'est-à-dire, la necessité de l'existence de Dieu, me détermine à avoir cette pensée. Car il n'est pas en ma liberté de concevoir un Dieu sans existence (c'est-à-dire, un Estre souvefainement parfait sans une souveraine

cij Med.V. de l'Eff. des choses Mat. persection) comme il m'est libre d'imaginer un cheval sans aisles, ou avec des aisles. Voyez Objec. s. page 436. nomb. s. Tome 2.

Et l'on ne doit pas aussi dire ici, qu'il est à la verité necessaire que j'aimpos. voue que Dieu existe, après que j'ai Able de supposé qu'il possede toutes sortes de penser perfections, puisque l'existence en est Dieu, une, mais que ma premiere supposition n'étoit pas necessaire ; non plus qu'il n'est point necessaire de penser buër que toutes les figures de quatre côroute sortede tez se peuvent inscrire dans le cercle, tions : mais que supposant que j'aie cette pensée, je suis contraint d'avoiier que fon existé- le rhombe y peut estre inscrit, puiscequ'o que c'est une figure de quatre costez, & ainsi je serai contraint d'avouer une chose fausse. On ne doit point dispas une je, alleguer cela: Car encore qu'il ne soit pas necessaire que je tombe fuite jamais dans aucune pensée de Dieu; d'une suppo- néanmoins, toutes les fois qu'il m'aracion. rive de penser à un Estre premier & louverain, & de tirer, pour ainsi dire, son idée du tresor de mon esprit, il est necessaire que je lui attribue toutes sortes de persections, quoique je ne vienne pas à les nombrer toutes, & à appliquer mon attention fur chacu-

& de l'Existence de Dieu. ne d'elles en particulier. Et cette necessité est suffisante pour faire que par après ( sitôt que je viens à reconnoître que l'existence est une perfection) je conclus fort bien que cet Estre premier & souverain existe: De même qu'il n'est pas necessaire que j'imagine jamais aucun triangle; mais toutes les fois que je veux confiderer une figure rectiligne composée seulement de trois angles, il est absolument necessaire que je lui attribuë toutes les choses qui servent à conclure que fes trois angles ne sont pas plus grands que deux droits, encore que peutestre je ne considere pas alors cela en particulier. Mais quand j'examine quelles figures font capables d'eftre inscrites dans le cercle, il n'est en aucune façon necessaire que je pense que toutes les figures de quatre côtez sont de ce nombre ; au contraire je ne puis pas même feindre que cela soit, tant que je ne voudrai rien recevoir en ma pensée, que ce que je pourrai concevoir clairement & diftinctement. Et par conséquent il y a une grande difference entre les fausses suppositions, comme est celle-ci, & les veritables idées qui sont nées avec moi, dont la premiere & principale est e 2111

civ Med. V. de l'Eff. des chofes Mat. celle de Dieu. Voyez Objec. s. page 138. nomb. 6. Tome 2.

Car en effet je reconnois en plusieurs façons que cette idéen'est point quel-Er que quel chose de feint ou d'inventé, dépendant seulement de ma pensée; que nous mais que c'est l'image d'une vraie & avons immuable nature. Premierement, à deDieu cause que je ne scaurois concevoir n'eft autre chose que Dieu seul, à l'Essence pas quelde laquelle l'existence appartienne que avec necessité. Puis aussi, pour ce choic qu'il ne m'est pas possible de concevoir deux ou plusieurs Dieux tels feint. que lui. Et posé qu'il y en ait un Ou'il maintenant qui existe, je vois clairement qu'il est necessaire qu'il ait été n'y a que les auparavant de toute éternité, & qu'il choles foit éternellement à l'avenir. Et enfin, que

de

qui

nous

mient.

parce que je conçois plufieurs autres nous choses en Dieu, où je ne puis rien dimiconcenuer ni changer. Voyez Object. s. page vons claire-140. nomb. 7. Tome 2. ment & distinc-

Au reste de quelque preuve & artemet, gument que je me serve, il en faut toûjours revenir-là qu'il n'y a que les choses que je conçois clairement & pu flet distinctement, qui aient la force de der en- me persuader entierement. Et quoiqu'entre les choses que je conçois de cette forte, il y en ait à la verité

er de l'Existence de Dieu. quelques-unes manifestement connuës d'un chacun, & qu'il y en ait d'autres aussi qui ne se découvrent qu'à ceux qui les confiderent de plus près, & qui les examinent plus exactement, toutefois aprés qu'elles sont une fois découvertes, elles ne sont pas estimées moins certaines les unes que les autres. Comme par exemple, en tout triangle rectangle, encore qu'il ne patoisse pas d'abord si facilement que le quarré de la baze est égal aux quarrez des deux autres côtez, comme il est évident que cette base est opposée au plus grand angle, néanmoins depuis que cela a été une fois reconnu, on est autant persuadé de la verité de l'un que de l'autre.

Et pour ce qui est de Dieu, certes si Qu'il mon esprit n'étoit prévenu d'aucuns n'y a Préjugez, & que ma pensée ne se trou-nous Vât point divertie par la presence con- soit abtinuelle des images des choses sensi-solubles, il n'y auroit aucune chose que je ment connusse plutat, ni plus facilement aisé que lui. Car y a-t-il rien de loi plus conosclair & plus manifeste, que de penser rre que qu'il y a un Dieu, c'est-à-dire, un Dieu-Estre souverain & parfait, en l'idée duquel seul l'existence necessaire ou sternelle, est comprise, & par con-

cvi Med. V. de l'Eff. des choses Mat.

féquent qui existe?

Que de la cer cette verité, j'aye eu besoin d'une titude grande application d'esprit : Toute-de son fois à present je ne m'en tiens pas seu-existé ce dé me femble le plus certain : Mais outre neces cela je remarque que la certitude de saire toutes les autres choses en dépend siment la absolument, que sans cette connoit certitude des sanc ei est impossible de pouvoir ja-aurres mais rien sçavoir parfaitement. Voyez choses. Objec. 5. page 141. nomb. 8. Tome 2. \* Objec. 6. nomb. 5. page 276. Tome 2.

Car encore que je sois d'unes telle 14. qu'au nature, que des aussi-tôt que je comtremet prends quelque chose fort clairement on ne & fort distinctement, je ne puis m'empêcher de la croire vraie ; néanmoins que des parce que je suis aussi d'une telle nature, que je ne puis pas avoir l'esprit noissa- continuellement attaché à une même ces va chose, & que souvent je me ressougues, viens d'avoir jugé une chose être taines. vraie, lorsque je cesse de consideres les raisons qui m'ont obligé à la juger telle, il peut arriver pendant ce tems-là que d'autres raisons se presentent à moi, lesquelles me feroient aisément changer d'opinion, si j'ignorois qu'il y eût un Dieu; & ainsi je er de l'Existence de Dieu. cvij n'aurois jamais une vraïe & certaine science d'aucune chose que ce soit, mais seulement de vagues & inconstantes opinions. Voyez Objec. 2. page 62. nomb. 4. Tome 1. \* Objec. 4. page 217. nomb s. Tome 1. \* Objec. 5. page 141. nomb. 8. & Objec. 6. page 276. nomb. 5. Tome 2.

Comme par exemple, lorsque je considere la nature du triangle recti- Même lique, je connois évidemment moi qui dans les suis un peu versé dans la Geometrie, que l'ô que ses trois angles sont égaux à deux croit droits; & il ne m'est pas possible de ne les plus le point croire, pendant que j'appli-certais que ma pensée à sa démonstration : nes. mais aussi-tôt que je l'en détourne, encore que je me ressouvienne de l'avoir clairement comprise; Toutesois il se peut saire aisément que je doute de sa verité, si j'ignore qu'il y ait un Dieu: Car je puis me persuader d'avoir été fait tel par la Nature, que je me puisse aisément tromper, même dans les choses que je crois comprendre avec le plus d'évidence & de certitude; Vû principalement que je me ressouviens d'avoir souvent estimé beaucoup de choses pour vraies & certaines, lesquelles par après d'autres raisons m'ont porté à juger abso-

e vj

cviij Med.V. de l'Ess. des choses Mat. lument fausses. Voyez Objec. 5. page 141. nombre 8. Tome 2. \* Objec. 6. nombre 5. page 276. Tome 2.

Mais apres avoir reconnu qu'il y a un Dieu; pour ce qu'en même tems j'ai reconnu aussi que toutes choses dépendent de lui, & qu'il n'est même, point trompeur, & qu'ensuite de cela quand j'ai jugé que tout ce que je conçois ona la clairement & distinctement ne peut con manquer d'estre vrai ; encore que je noifne pense plus aux raisons pour lesquelfance les j'ai jugé cela estre veritable; pourd'un vûr seulement que je me ressouvienne Dieu. de l'avoir clairement & distinctement compris;on ne me peut apporter aucune raison contraire, qui me le fasse jamais révoquer en doute, & ainsi j'en ai une vraie & certaine science. Et cette même science s'étend aussi à toutes les autres choses que je me ressouviens d'avoir autrefois démontrées: con me aux veritez de la Geometrie, & autres semblables : Car qu'est-ce que l'on me peut objecter pour m'a-

bliger à les révoquer en doute? Sera-

ce que ma Nature est telle que je suis

fort suiet à me méprendre? Mais je

sçai déja que je ne puis me tromper

dans les jugemens dont je connois clas-

rement les raisons : Sera-ce que j'at

& de l'Existence de Dien. cix estimé autresois beaucoup de choses Pour vraies, & pour certaines, que l'ai reconnu par aprés estre fausses ? Mais je n'avois connu clairement ni distinctement aucunes de ces choseslà, & ne scachant point encore cette regle par laquelle je m'assure de la Verité, l'avois été porté à les croire, par des raisons que j'ai reconnu depuis estre moins fortes, que je ne me les étois pour lors imaginées. Que me pourra-t-on donc objecter davantage ? Sera-ce que peut estre je dors ( comme je me l'estois moimême objecté ci-devant ) ou bien que toutes les pensées que j'ai maintenant ne sont pas plus vraïes que 17. les réveries que nous imaginons Et étant endormis? Mais quand bien qu'elle même je dormirois, tout ce qui se fournit Presente a mon esprit avec évidence, un est absolument veritable. Voyez Objec. moyen

1. page 141. nomb. 8. Tome 2.

Et ainfi je reconnois trés-claire- de parte de parte de parte de parte de parte de la certifie de la verité la conde toute fcience, dépend de la feule noif- connois ance du vrai Dieu: Enforte d'une qu'avant que je le connusse, je ne infinité pouvois fcavoir parfaitement aucune de choa autre chose. Et à present que je le ses. connois, j'ai le moyen d'acquerir

CX Med. V. de l'Eff. des choses Mat. une science parfaite touchant une infinité de choses, non-seulement de celles qui sont en lui, mais aussi de celles qui appartiennent à la Nature corporelle en tant qu'elle peut servis d'objet aux démonstrations des Geometres, lesquels n'ont point d'égard à son existence.



## MEDITATION

SIXIE'ME.

De l'Existence des choses materielles: Et de la distinction réelle entre l'ame & le corps de l'Homme.



L ne me reste plus maintenant qu'à examiner s'il y a des choses materielles: peut y & certes au moins scai-je avoir

déja qu'il y en peut avoir, en tant des

qu'on les considere comme l'objet des matedémonstrations de Geometrie: vû que rielles, de cette façon je les conçois fort clairement & fort distinctement. Car il n'y a point de doute que Dieu n'ait la puissance de produire toutes les choses que je suis capable de concevoir avec distinction; & je n'ai jamais jugé qu'il lui fut impossible de faire quelque chose, que par cela seul que le trouvois de la contradiction à la pouvoir bien concevoir. Voyez Objett. 5. p. 145. nomb. 1. Tome 24

Cxii Med. VI. de l'Exist. de la matiere

nôtre

giner

exif-

De plus, la facuté d'imaginer qui est en moi, & de laquelle je vois par Oue experience que je me sers lorsque je faculté d'ima- m'applique à la consideration des choses materielles, est capable de me est ca- persuader leur existence: Car quand pable de nous je considere attentivement ce que c'est persua- que l'imagination, je trouve qu'elle der de n'est autre chose qu'une certaine application de la faculté qui connoît, au corps qui lui est intimement pretence. sent; & partant qui existe.

Et pour rendre cela très-manifeste, Quelle je remarque premierement la difference qui est entre l'imagination, & la pure intellection, ou conception. rence il tre l'i- Par exemple, lorsque j'imagine un triangle, non-seulement je conçois que magi nation c'est une figure composée de trois lignes, mais avec cela j'envisage ces trois lignes comme presentes par la lection. force & l'application interieure de mon esprit; & c'est proprement ce que rappelle imaginer. Que si je veux penser à une Chiliogone, je conçois bien à la verité que c'est une figure composée de mille costez, aussi facile ment que je conçois qu'un triangle est une figure composée de trois côtez seulement, mais je ne puis pas ima-

giner les mille costez d'une Chiliogo-

6 de la dist. du Corps & de l' Ame. cxiij he, comme je fais les trois d'un triangle, ni pour ainsi dire, les regarder comme prefens avec les yeux de mon elprit. Et quoique suivant la coûtume que j'ai de me servir toûjours de mon Imagination, lorsque je pense aux choles corporelles, il arrive qu'en concevant un Chiliogone je me represente confusément quelque figure, toutetois il est très-évident que cette figure N'est point un Chiliogone; puisqu'elle ne differe nullement de celle que je me representerois, si je pensois à un Mynogone, ou à quelque autre figure de beaucoup de costez; & qu'elle ne sert en aucune façon à découvrir les pro-Prietez qui font la difference du Chiliogone d'avec les autres Polygones. Poyer Object. s.p. 145. nomb. 2. Tome 2.

Que s'il est question de considerer un Pentagone, il est bien vrai que je Com-Puis concevoir sa figure, aussi bien que ment celle d'un Chiliogone, fans le fecours on conque de l'imparation de l'imparati de l'imagination ; mais je la puis ima-éviginer en appliquant l'attention de mon demesprit à chacun de ces cinq costez, & ment tout ensemble à l'air, ou à l'espace diffequ'ils renferment. Ainsi je connois rence. clairement que j'ai besoin d'une particuliere contention d'esprit pour imaginer, de laquelle je ne me sers point

exiv Med. VI. de l'Exist. de la matiere pour concevoir, ou pour entendre; & cette particuliere contention d'esprit montre évidemment la difference qui est entre l'imagination & l'intellection,

ou conception pure.

que l'i-

magi-

nation

dre de

quel-

chole

ment l'exif-

rence

des

que

Je remarque outre cela que cette Qu'en- vertu d'imaginer qui est en moi, en tant qu'elle differe de la puissance de concevoir, n'est en aucune façon ne cessaire à ma nature, ou à mon essence, c'est-à-dire, à l'essence de mon depen esprit: Car encore que je ne l'eusle point, il est sans doute que je demeure. rois toûjours le même que je suis main tenant: d'où il semble que l'on puisse de cor- conclure qu'elle dépend de quelque porel, chose qui differe de mon esprit. Et je conçois facilement que si quelque pas ab- corps existe, auquel mon esprit soil tellement conjoint & uni, qu'il le puisse appliquer à le considerer quand il lui plaist, il se peut faire que pat ce moyen il imagine les choses corpochoses relles; en sorte que cette façon de penfer differe seulement de la pure intel lection, en ce que l'esprit en concevant se tourne en quelque façon vers soi même, & considere quelqu'une des idées qu'il a en soi : mais en imaginant il se tourne vers le corps, & considere en lui quelque chose de conforme

& de la dist. du Corps & de l' Ame. CXV l'idée qu'il a lui-même formée, ou qu'il a reçûe par les sens. Je conois, dis-je, aisément que l'imagination le peut faire de cette forte, s'il est Vrai qu'il y ait des corps; Et parce que je ne puis rencontrer aucune autre voye pour expliquer comment elle le fait, je conjecture de-là probablement qu'il y en a ; mais ce n'est que probablement, & quoique j'examine foigneusement toutes choses, je ne trouve Pas néanmoins que de cette idée diftincte de la nature corporelle que l'ai en mon imagination, je puisse titer aucun argument qui conclue avec necessité l'existence de quelque corps. Voyez Object. s. p. 150. nomb. 3. Tome 2.

Or, j'ai accoûtumé d'imaginer beaucoup d'autres choses, outre cette nature corporelle qui est l'objet de la pour Geometrie; à sçavoir, les couleurs, vrir les sons, les sayeurs, la douleur, & leur autres choses semblables, quoique existen: moins distinctement: Et d'autant que ce,il est l'apperçois beaucoup mieux ces cho-pos d'eles-là par les fens, par l'entremise des- xamiquels & de la memoire, elles semblent ner ce estre parvenuës jusqu'à mon imagina- que tion, je crois que pour les examiner que Plus commodément, il est à propos sentir. que j'examine en même tems ce que

exvi Med. VI. de l'Exist. de la matiere c'est que sentir, & que je voie si de ces idées que je reçois en mon esprit par cette façon de penfer, que j'appelle sentir, je ne pourrai point tires quelque preuve certaine de l'existence des choses corporelles.

Et premierement je rappellerai en Ce ma memoire quelles font les chofes qu'il que j'ai ci-devant tenuës pour vraies, faut comme les ayant reçûes par les sens, faire & fur quels fondemens ma créance dans cet exa- étoit appuiée : Après j'examineral les raisons qui m'ont obligé depuis à les révoquer en doute; Et enfin je considererai ce que j'en dois mainte-

nant croire.

Premierement donc j'ai fenti que De-j'avois une teste, des mains, des pieds, & tous les autres membres dont est composé ce corps que je considerois de tout comme une partie de moi-même, ou ce que peut-estre aussi comme le tout : De plus, j'ai senti que ce corps étoit placé entre beaucoup d'autres, desquels il étoit capable de recevoir diverses commoditez & incommoditez, & je remarquois ces commoditez par un certain sentiment de plaisir ou de volupté, & ces incommoditez par un sentiment de douleur. Et outre ce plaisit & cette douleur, je ressentois aussi G de la dift. du Corps & de l'Ame. cxvij en moi la faim, la soif, & d'autres lemblables appetits; comme aussi de Certaines inclinations corporelles vers la joie, la tristesse, la colere, & autres semblables passions. Et au dehors Outre l'extension, les figures, les mouvemens des corps, je remarquois en eux de la dureté, de la chaleur, & outes les autres qualitez qui tombent lous l'attouchement; De plus, j'y remarquois de la lumiere, des couleurs, des odeurs, des saveurs, & des sons, dont la varieté me donnoit moyen de Ustinguer le Ciel, la Terre, la Mer, & generalement tous les autres corps les uns d'avec les autres.

Et certes, considerant les idées de Outes ces qualitez qui se presentoient D'où ma pensée, & lesquelles seules je vient lentois proprement & immediatement, sentant ce n'étoit pas sans raison que je croiois nous lentir des choses entierement diffe-avons rentes de ma pensée; à sçavoir, des c û corps d'où procedoient ces idées : Car des experimentois qu'elles se presentoient choses elle sans que mon consentement y hors de ut requis, en sorte que je ne pouvois nous, sentir aucun objet, quelque volonté & dffeque j'en eusle, s'il ne se trouvoit pre- de nôlent à l'organe d'un de mes sens; & tre pen-Il n'étoit nullement en mon pouvoir lée,

bre-

nous avons

fenti,

cxviij Med. VI. de l'Exist. de la matier de ne le pas sentir, lorsqu'il s'y trou

voit present. Et parce que les idées que je rece 10. D'où vois par les fens étoient beaucoup plus wient vives, plus expresses, & même à leu que facon plus distinctes, qu'aucunes de nous avons celles que je pouvois feindre de moi jugé, même en meditant, ou bien que 16 trouvois imprimées en ma memoire, choles étoient il sembloit qu'elles ne pouvoient pro fembla- ceder de mon esprit. De façon qu'il bles étoit necessaire qu'elles fussent causées aux en moi par quelques autres chofes idées Desquelles choses n'aiant aucune con qu'elles cau noissance, sinon celle que me donnoiens ces mêmes idées, il ne me pouvoit en nous venir autre chose en l'esprit, sinon que ces choses - là étoient semblables aux idées qu'elles causoient.

Et pour ce que je me ressouvenois 11. Et que aussi que je m'etois plûtôt servi des nous sens, que de ma raison, & que je re n'aconnoissois que les idées que je for vious mois de moi-même, n'étoient pas " rien dans expresses, que celles que je recevois l'esprit par les fens, & même qu'elles étoient qui n'y le plus fouvent composées des parties fut en tré par de celles-ci, je me persuadois aisément que je n'avois aucune idée dans mon Lens. esprit, qui n'eût passé auparavant pas mes iens.

& de la dift. du Corps & de l'Ame. CXIX

Ce n'étoit pas aussi sans quelque raison que je croïois que ce corps seque que par un certain droit particulier j'appellois mien) m'appartenoit avons plus proprement, & plus étroitement connu que pas un autre; Car en effet je n'en que pas un autre; Car en effet je n'en corps que pas un autres; car en effet je n'en corps que pouvois jamais estre separé comme des autres corps: je ressentios en lui & nous pour lui tous mes appetits, & toutes appelions affections; & ensin j'étois touché lons nous en ses affections; & ensin j'étois touché lons nous en se parties, & non pas en celles apparedes autres corps qui en sont separedes autres corps qui en sont separedes autres corps qui en sont se se corps qui en se se celles autres corps qui en sont se se corps qui en se celles autres corps qui en sont se corps qui en se celles autres corps qui en sont se corps qui en se celles autres corps qui en sont se corps qui en se celles autres corps qui en sont se corps qui en se celles autres corps qui en sont se corps qui en se corps qui en se corps qui en se celles autres corps qui en se

Mais quand j'examinerois pourquoi plus de ce je ne sçai quel sentiment de dou- ment leur fuit la tristesse en l'esprit & du qu'aulentiment de plaisir naît la joie; ou cun aubien pourquoi cette je ne sçai quelle tre. emotion de l'estomach, que j'appelle Pour faim, nous fait avoir envie de manger, quoi & la secheresse du gosier nous faitavoir nous envie de boire, & ainsi du reste, je avons n'en pouvois rendre aucune raison, avoir inon, que la nature me l'enseignoit appris de la forte; car il n'y a certes aucune de la alfinité ni aucun rapport (au moins nature que je puisse comprendre entre cette que emotion de l'estomach & le desir de nous manger, non plus qu'entre le senti-jugions ment de la chose qui cause de la dou-touleur, & la pensée de tristesse qui fait chant

exx Med.VI. de l'Exist. de la matiere

les ob naistre ce sentiment. Et en même sajets de con il me sembloit que j'avois appris
de la nature toutes les autres choses
que je jugeois touchant les objets de
mes sens; pource que je remarquois
que les jugemens que j'avois coûtume
de faire de ces objets, se formoient
en moi avant que j'eusse le loisir de
peser & considerer aucunes raisons
qui me pûssent obliger à les faire.

Mais par après plusieurs experient 14. ces ont peu à peu ruiné toute la créanqui ont ce que j'avois ajoûtée à mes sens : Cat j'ai observé plusieurs fois que des tours pen à qui de loin m'avoient semblé rondes, peu ruiné me paroissoient de près estre quarrées, créance & que des colosses élevez sur les plus hauts fommets de ces Tours, me par que roissent de petites statues à les regarnoas der d'enbas; & ainsi dans une infiajoû. gions nité d'autres rencontres, j'ai trouvé à nos de l'erreur dans les jugemens fondet fens. fur les sens exterieurs; & non pas seulement fur les sens exterieurs, mais même fur les interieurs: Car y a-t-il chose plus intime, ou plus interieure que la douleur? & cependant j'al autrefois appris de quelques personnes qui avoient les bras & les jambes cou-

pées, qu'il leur sembloit encore quel-

quefois sentir de la douleur dans la

partie

& de la dift. du Corps & de l' Ame. cxxj partie qu'ils n'avoient plus. Ce qui me donnoit sujet de penser, que je ne pouvois aussi estre entierement assuré d'avoir mal à quelqu'un de mes membres, quoique je sentisse en sui de la douleur. Voyez Objett. 5. p. 151. nomb. 64. Tome 2.

Et à ces raisons de douter j'en ai encore ajoûté depuis peu deux autres raifons fort generales. La premiere est, generaque je n'ai jamais rien crû sentir étant les qui éveillé, que je ne puisse quelquesois nous croire aussi sentir quand je dors; Et douter comme je ne crois pas que les cho-de la ses qu'il me semble que je sens en sidelité dormant, procedent de quelques ob- de nos jets hors de moi, je ne voïois pas pourquoi je devois plûtôt avoir cette créance, touchant celles qu'il me semble que je sens étant éveillé. Et la seconde, que né connoissant pas encore, ou plûtôt feignant de ne pas connoistre l'Auteur de mon Estre, je ne voïois rien qui pût empêcher que je n'eusle esté fait tel par la nature, que je me trompasse même dans les choses qui me paroissoient les plus veritables. Voyer Object. s. p. 154. nomb. s. Tome

Et pour les raisons qui m'avoient ci-devant persuadé la verité des cho-

ige . Par cxxiv Med. VI. de l'Exist. de la matiere qui ne pense point, il est certain que moi, c'est-à-dire, mon ame, par laquelle je suis ce que je suis, est entierement & veritablement distincte de mon corps, & qu'elle peut estre, ou exister sans lui. Voyez Objection to page 18. nomb. 8. Tome 1. \* Object. 2. page 67. nomb. 9. Tome 1. \* Object. 4. pag. 191. nomb. 2. Tome 1. \* Tome 2. page 155. nomb. 6. Object. s. \* ibid. page 158.nomb. 7. & p. 161. & 162. nomb. 8. \* Rép. au rec. page 260. Tome 2. nomb. 9. \* ibid. page 266. nomb. 15. \* pages 273. 74. 6 75. nomb. 2. 3. 6 4. \* Objett. 6. ibid. page 283. nomb. 11. & pages 285. 86. 5 88. nomb. 12. 13. 5 14. Tome

De plus, je trouve en moi diverses Com-facultez de penser qui ont chacune leur maniere particuliere; par exemple, je trouve en moi les facultez d'imaginer & de sentir, sans lesquelles je puis bien me concevoir clairement & distinctement tout entier, mais non fentir, pas reciproquement elles sans moi, c'est-à-dire, sans une substance intel neut à ligente à qui elles soient attachées, ou à qui elles appartiennent. Car dans la notion que nous avons de ces facultez, ou (pour me servir destermes de l'Ecole) dans leur concept formel,

ment

l'ef-

& de la dist. du Corps & de l'Ame. CXXV elles enferment quelque forte d'in- 20. tellection : d'où je conçois qu'elles sont celles de distinctes de moi, comme les modes chanle sont des choses.

Je connois aussi quelques autres lieu, de facultez, comme celles de changer de prenlieu, de prendre diverses situations, verses & autres semblables, qui ne peuvent situaestre conçûes, non plus que les prece-tions, dentes, sans quelque substance à qui &c. ne elles soient attachées, ni par conse-parquent exister sans elle; Mais il est très-tienévident que ces facultez, s'il est vrai, nent qu'elles existent, doivent appartenir point, à quelque substance corporelle, ou corps étendue, & non pas à une substance intelligente: Puisque dans leur concept clair & distinct, il y a bien quel- 21. que sorte d'extension qui se trouve Qu'il y contenue, mais point du tout d'intelli- a hors gence.

De plus, je ne puis douter qu'il que n'y ait en moi une certaine faculté subs. Passive de sentir, c'est-à-dire, de re-tance cevoir & de connoistre les idées des de prochoses sensibles, mais elle me seroit duire inutile, & je ne m'en pourrois aucu- en nous nement servir, s'il n'y avoit aussi en les moi, ou en quelque autre chose, une des autre faculté Active, capable de for-choses mer & produire ces idées. Or cette sensi-

exxvi Med. VI. de l'Exist. de la matiere faculté active ne peut être en moi en tant que je ne suis qu'une chose qui pense, vû qu'elle ne présuppose point ma pensée, & aussi que ces idées-là me sont souvent representées sans que j'y contribuë en aucune façon, & même souvent contre mon gré; il faut donc necessairement qu'elle soit en quelque substance differente de moi, dans laquelle toute la réalité, qui est objectivement dans les idées qui sont produites par cette faculté, soit contenuë formellement ou éminemment, (comme je l'ai romarqué ci-devant :) Et cette substance est ou un corps, c'est-à-dire, une nature corporelle, dans laquelle est contenu formellement & en effet, tout ce qui est objectivement & par representation dans ces idées; ou bien c'est Dieu même, ou quelque autre créature plus noble que le corps, dans laquelle cela même est contenu éminemment.

Or Dieu n'estant point trompeur, substă- il est très-manifeste qu'il ne m'envoye point ces idées immediatement par relle, lui-même, ni aussi par l'entremise de qu'ain quelque créature dans laquelle leur si il y a réalité ne soit pas contenue sormellement, mais seulement éminemment. Car ne in'ayant donné aucune faculté

22.

Que

cette

& de la distintt. du Corps, &c. cxxvij pour connoistre que cela soit, mais 13. au contraire une très-grande inclina- Que au contraire une tres-grande inclina- tout ce choses corporelles, je ne vois pas nous comment on pourroit l'excuser de concetromperie, si en esset ces idées par-vons toient d'ailleurs, ou étoient produi- ment & tes par d'autres causes que par des diffincchoses corporelles: Et partant il faut tement conclure qu'il y a des choses corpo-estre relles qui existent. Voyez Object. 6 les Rép 335. p. 181. Tome 1.

Toutefois elles ne sont peut-estre s'y repas entierement telles que nous les conappercevons par les fens, car il y a bien ritabledes choses qui rendent cette percep- ment. tion des sens fort obscure & confuse: 24. mais au moins faut-il avoiier que toutes Que les choses que j'y conçois clairement pouvos & distinctement, c'est-à-dire, toutes acqueles choses generalement parlant, qui rir la sont comprises dans l'objet de la Geo- conmetrie speculative, s'y rencontrent ce claiveritablement.

Mais pour ce qui est des autres cho- d'stincfes , lesquelles ou sont seulement par- te des ticulieres: par exemple, que le So-que leil soit de telle grandeur, & de telle nous figure, &c. Ou bien sont conçues n'y comoins clairement & moins distincte- cevons ment, comme la lumiere, le son, la que

CXXVIII Med.VI.de l'Exift. de la matiere douleur, & autres semblables, il est certain qu'encore qu'elles foient fort lemet. douteuses & incertaines, toutesois de cela seul que Dieu n'est point trompeur, & que par conféquent il n'a point permis qu'il pût y avoir aucune

fausseté dans mes opinions, & qu'il ne tout ce m'ait aussi donné quelque faculté caque la pable de la corriger, je crois pouvoir conclure assurément, que j'ai en moi les moyens de les connoistre avec certitude.

Et premierement, il n'y a point de doute que tout ce que la Nature m'enseigne contient quelque verité. Car verité, par la Nature considerée en general, je n'entends maintenant autre chose Qu'il y que Dieu même, ou bien l'ordre & la a donc disposition que Dieu a établi dans les choses créées ; Et par ma nature en verité particulier, je n'entends autre chose dans ce que la complexion ou l'assemblage qu'elle de toutes les choses que Dieu m'a don-

Or il n'y a rien que cette Nature m'enseigne plus expressement, ni plus chant sensiblement, sinon que j'ai un corps qui est mal disposé quand je sens de la leur, la douleur, qui a besoin de manger ou de boire, quand j'ai les sentimens de la faim ou de la soif, &c. Et partant

& de la distinct. du Corps, &c. cxxix. le ne dois aucunement douter qu'il n'y 27-Ou'elle ait en cela quelque verité.

La Nature m'enseigne aussi par ces enseisentimens de douleur, de faim, de gne par oif, &c. Que je ne suis pas seulement ces selogé dans mon corps, ainsi qu'un Pi- timens lote en son Navire, mais outre cela que te unió Je lui suis conjoint très-étroitement, de l'es-& tellement consondu & mêlé, que prit le compose comme un seul tout avec avec le lui. Car si cela n'étoit, lorsque mon corps. corps est blesse, je ne sentirois pas Qu'il y pour cela de la douleur, moi qui ne a encosuis qu'une chose qui pense, mais j'ap-re de la Percevrois cette blessure par le seul verité entendement, comme un Pilote ap- que la Perçoit par la vûë si quelque chose se nature rompt dans son Vaisseau. Et lorsque nous mon corps a besoin de boire ou de enseimanger, je connoistrois simplement foucela même, sans en estre averti par chant des sentimens confus de faim & de l'exissoif. Car en effet tous ces sentimens de de plus faim, de soif, de douleur, &c. Ne sont fieurs autre chose que de certaines façons corps confuses de penser, qui proviennent au tour & dépendent de l'union, & comme du nôdu mêlange de l'esprit avec le corps. luisont Voyez Object. s. p. 173. nomb. g. To- nuifime 2.

Outre cela la Nature m'enseigne profisables.

fort confu-

enfeigne contient quel-

que

quel enlei-

nées.

toufaim,la

CXXX Med. VI. de l'Exist. de la matiere que plusieurs autres corps existent autour du mien : desquels j'ai à poursuivre les uns , & à fuir les autres. Et certes, de ce que je sens differentes sortes de couleurs, d'odeurs, de saveurs, de sons, de chaleur, de dureté, &c. Je conclus fort bien qu'il y a dans les corps, d'où procedent toutes ces diverses perceptions des sens, quelques varietez qui leur répondent, quoique peut-être ces varietez ne leur soient point en effet semblables; Et de ce qu'entre ces diverses perceptions des fens, les unes me sont agréables, & les autres desagréables, il n'y a point de doute que mon corps ( ou plûtôt moi-même tout entier, en tant que je suis composé de Corps & d'Ame ) ne puisse recevoir diverses commoditez ou incommoditez des autres corps qui l'environnent.

mentde

plu-

opi-

fieurs

nions

blent

être

par la

GHOi-

Mais il y a plusieurs autres choses enfeiqu'il semble que la Nature m'ait enfeignées, lesquelles toutefois je n'al nature, pas veritablement apprifes d'elle, mais qui se sont introduites en mon elprit, par une certaine coûtume que qu'elj'ai de juger inconsiderement des choses; & ainsi il peut aisément arriver que des qu'elles contiennent quelque fausseté. piéju-Comme par exemple, l'opinion que

& de la distinct. du Corps , &c.cxxxj j'ai que tout espace dans lequel il n'y a rien qui meuve, & fasse impression fur mes fens, soit vuide; Que dans un corps qui est chaud, il y ait quelque chose de semblable à l'idée de la chaleur qui est en moi ; Que dans un corps blancou noir, il y ait la même blancheur ou noirceur que je sens; Que dans un corps amer, ou doux, il y ait le même goût, ou la même sayeur , & ainsi des autres ; Que les Aftres, les Tours, & tous les autres corps éloignez, soient de la même figure & grandeur qu'ils paroissent de loin à nos yeux, &c.

Mais afin qu'il n'y ait rien en ceci 30. que je ne conçoive distinctement, je qu'il dois précisément définir ce que j'en-faut tends proprement lorsque je dis que la enten-Nature m'enseigne quelque chose dre ici Car je prends ici la Nature en une mot de fignification plus resserrée, que lors-nature. que je l'appelle un assemblage, ou une complexion de toutes les choses que Dieu m'a données ; vû que cet assemblage ou complexion comprend beaucoup de choses qui n'appartiennent qu'à l'esprit seul, desquelles je n'entends point ici parler, en parlant de la Nature : Comme par exemple, la notion que j'ai de cette verité, que ce

CXXXII Med. VI. de l'Exif. de la matiere qui a une fois été fait ne peut plus n'a-Qu'el voir point été fait, & une infinité le ne d'autres semblables, que je connois nous appréd par la lumiere naturelle sans l'aide du point à corps ; & qu'il en comprend aussi plufieurs au res qui n'appartiennent sens de qu'au corps seul, & ne sont point ici la na non plus contenuës sous le nom de turedes nature; comme la qualité qu'il a d'être choles, pefant, & plusieurs autres semblables, mais desquelles je ne parle pas aussi, mais ment si seulement des choses que Dieu m'a données, comme étant composé d'eselles nous prit & de corps. font Or cette nature m'apprend bien à

ntiles

chan-

ou nui-fuir les choses qui causent en moi le sibles. sentiment de la douleur, & à me porter vers celles qui me font avoir quel-Que que sentiment de plaisir ; Mais je ne vois point qu'outre cela elle m'apciù fas prenne que de ces diverses percepaucune tions des sens nous devions jamais raison rien conclure touchant les choses qui que les font hors de nous, sans que l'esprit les ne sont ait soigneusement & meurement exapasplus minées; Car c'est, ce me semble, à l'esgrades prit seul, & non point au composé de que la l'esprit & du corps qu'il appartient de flâmme connoistre la verité de ces choses-là. Ainsi quoiqu'une Estoile ne fasse

delle, pas plus d'impression en mon œil que

& de la distinct. du Corps , &c. exxxiii le feu d'une chandelle, il n'y a toutefois en moi aucune faculté réelle, ou naturelle, qui me porte à croire qu'elle n'est pas plus grande que ce feu . mais je l'ai jugé ainsi dès mes premieres années sans aucun raisonnable sondement.

Et quoiqu'en approchant du feu je Et que sente de la chaleur, & même que le feu a m'en approchant un peu trop près je en lui ressente de la douleur, il n'y a toute- quel fois aucune raison qui me puisse per- que fuader qu'il y a dans le feu quelque de lems chose de semblable à cette chaleur , blable non plus qu'à cette douleur : mais à la feulement j'ai raison de croire qu'il y leur a quelque chose en lui telle qu'elle qu'il puisse estre, qui excite en moi ces excite fentimens de chaleur, ou de dou-en nous

De même aussi quoiqu'il y ait des 34. espaces dans lesquels je ne trouve rien qu'une qui excite & meuve mes sens, je ne espace dois pas conclure pour cela que ces est vuiespaces ne contiennent en eux aucun de, ou corps; mais je vois que tant en ceci, fait im-Ju'en plusieurs autres choses sembla- pressió bles, j'ai accoustumé de pervertir & sur nos confondre l'ordre de la Nature : par- sens. ce que ces sentimens, ou perceptions des sens n'ayant été mises en moi que

CXXXIV Med. VI. de l'Exift. de la mats pour signifier à mon esprit quelles choses sont convenables ou nuisibles au composé dont il est partie, & jusques-là étant assez claires & assez distinctes, je m'en sers néanmoins comme si elles étoient des regles trés-certaines, par lesquelles je pusse connoître immediatement l'essence, & la nature des corps qui sont hors de moi, de laquelle toutefois elles ne me peuvent rien enseigner que de fort obscur

& confus. Mais j'ai déja ci-devant affez exami-Que né, comment, nonobstant'la souveraine bonté de Dieu, il arrive qu'il y quels il ait de la fausseté dans les jugemens arrive que je fais en cette forte. Il se presende pré- te seulement encore ici une difficulté dre du touchant les choses que la nature m'enpoison seigne devoir estre suivies, ou évitées, & aussi touchant les sentimens inteviades, rieurs qu'elle a mis en moi ; car il me ne sont semble y avoir quelquesois remarque pas de l'erreur, & ainsi que je suis direcdirec- tement trompé par ma nature. Comtement me, par exemple, le goût agréable par la de quelque viande en laquelle on nature. aura mêlé du poison, peut m'inviter à prendre ce poison & ainsi metromper. Il est vrai toutefois qu'en ceci la nature peut être excusée, car elle

& de la distinct. du Corps , &c. CXXXV me porte seulement à desirer la viande dans laquelle se rencontre une saveur agréable, & non point desirer le poison , lequel lui est inconnu; De façon que je ne puis conclure de ceci autre chose, finon que ma nature ne connoît pas entierement & universellement toutes choses: De quoi certes il n'y a pas lieu de s'étonner, puisque l'homme étant d'une nature finie, ne peut aussi avoir qu'une connoissance d'une perfection limitée.

Mais nous nous trompons aussi assez souvent, même dans les choses auf- Que quelles nous sommes directement por- nous tez par la nature, comme il arrive nous aux malades, lorsqu'ils desirent de pons boire ou de manger des choses qui néanleur peuvent nuire. On dira peut-être moins ici que ce qui est cause qu'ils se trom-souver pent, est que leur nature est corrom- dans les pue, mais cela n'oste pas la difficulté; choses car un homme malade n'est pas moins aufveritablement la créature de Dieu, quelles qu'un homme qui est en pleine santé; re nous & partant il répugne autant à la bonté porte de Dieu, qu'il ait une nature trom- direcpeuse & fautive, que l'autre. Et com-tement. me une horloge composée de roues & de contrepoids, n'observe pas moins exactement toutes les Loix de

EXXXVI Med. VI. de l'Exift. de la Mat la nature, lorsqu'elle est mal faite, & qu'elle ne montre pas bien les heures, que lorsqu'elle satisfait entierement au desir de l'ouvrier ; De même aussi si je considere le corps de l'homme, comme etant une machine tellement bastie & composée d'os, de nerfs, de muscles, de veines, de sang & de peau, qu'encore bien qu'il n'y eût en lui aucun esprit, ilne laisseroit pas de se mouvoir en toutes les mêmes facons qu'il fait à present, lorsqu'il ne se meut point par la direction de sa volonté, ni par conséquent par l'aide de l'esprit, mais seulement par la disposition de ses organes, je reconnois facilement qu'il seroit aussi naturel à ce corps, étant par exemple hydropique, de souffrir la secheresse du gozier, qui a coustume de porter à l'esprit le sentiment de la soif, & d'estre disposé par cette secheresse à mouvoir ses nerfs, & ses autres parties, en la façon qui est requise pour boire, & ainsi d'augmenter son mal, & se nuire à soi-même, qui lui est naturel, lorsqu'il n'a aucune indisposition, d'estre porté à boire pour son utilité par une semblable secheresse de gozier ; Et quoique regardant à l'usage auquel une horloge a été desti-

& de la distinct. du Corps , &c. cxxxvii hée par son ouvrier , je puisse dire qu'elle se détourne de sa nature, lorsqu'elle ne marque pas bien les heures; Et qu'en même façon considerant la machine du corps humain , comme ayant été formée de Dieu pour avoir en soi tous les mouvemens qui ont coustume d'y estre, j'aie sujet de penler qu'elle ne suit pas l'ordre de sa nature, quand son gozier est sec, & que le boire nuit à fa conservation : Je teconnois toutesois que cette derniete façon d'expliquer la nature est beaucoup differente de l'autre : Car celle-ci n'est autre chose qu'une certaine dénomination exterieure, laquelle dépend entierement de ma penlée, qui compare un homme malade & une horloge mal faite, avec l'idée que j'ai d'un homme sain, & d'une horloge bien faite, & laquelle ne fignifie rien qui se trouve en effet dans la chose dont elle se dit; au lieu que 37. Par l'autre façon d'expliquer la nature, Qu'ain l'entends quelque chose qui se rencontre veritablement dans les choses, & reur de Partant qui n'est point sans quelque nature Verité.

Mais certes, quoiqu'au regard hydrod'un corps hydropique, ce ne soit d'avoir qu'une dénomination exterieure, sois. CXXXVIII Med. VI. de l'Exift. de la Mati quand on dit que fa nature est corrompuë, lorsque sans avoir besoin de boire, il ne laisse pas d'avoir le gozier sec & aride; Toutesois au regard de tout le composé, c'est-à-dire, de l'esprit, ou de l'ame unie au corps, ce n'est pas une pure dénomination, mais bien une veritable erreur de nature, de ce qu'il a soif, lorsqu'il lui est trés-nuisible de boire ; Et partant il reste encore à examiner, comment la bonté de Dieu n'empêche pas que la nature de l'homme prise de cette sorte soit fautive &

Pour trompeuse. con-Pour commencer donc cet exanoftre que ce- men, je remarque ici premierement, qu'il y a une grande difference enla ne réputre l'esprit & le corps ; en ce que le point à corps de sa nature est toûjours divisila boté ble, & que l'esprit est entierement deDieu indivisible. Car en effet quand je le il faut considere, c'est-à-dire, quand je me quer 1. considere moi - même en tant que Que je suis seulement une chose qui l'esprit pense, je ne puis distinguer en mot divisi. aucunes parties, mais je connois & ble, & conçois fort clairement que je suis lecorps une chose absolument une & entiere. divisi- Et quoique tout l'esprit semble estre uni à tout le corps, toutefois lors,

& de la distinct. du Corps , &c. cxxxix qu'un pied, ou un bras, ou quelqu'autre partie vient à en estre séparée, je connois fort bien que rien pour cela n'a été retranché de mon esprit. Et les facultez de vouloir, de sentir, de concevoir, &c. ne peuvent pas non plus être dites proprement ses parties : Car c'est le même esprit qui s'employe tout entier à vouloir, & tout entier à sentir & à concevoir, &c. Mais c'est tout le contraire dans les choses corporelles, ou étendues: Car je n'en puis imaginer aucune, pour petite qu'elle foit, que je ne mette aisément en pieces par ma pensée, ou que mon esprit ne divise fort facilement en plusieurs parties; & par conséquent que je ne connoisse être divisible. Ce qui suffiroit pour m'enseigner que l'esprit, ou l'ame de l'homme est entierement differente du 2. Que corps, si je ne l'avois déja d'ailleurs l'esprit affez appris.

Je remarque aussi que l'esprit ne çoit reçoit pas immediatement l'impres-nes imsion de toutes les parties du corps , presmais seulement du cerveau, ou peut- sions être même d'une de ses plus petites quepar parties, à sçavoir de celle où s'exerce mise du cette faculté qu'ils appellent le fens cercommun ; laquelle toutes les fois veau,

ne re-

cyl Med. VI. de l'Exist. de la matiere qu'elle est disposée de même façon, fait sentir la même chose à l'esprit, quoique cependant les autres parties du corps puissent estre diversement disposées ; comme le témoignent une infinité d'experiences , lesquelles 11 n'est pas ici besoin de rapporter.

Te remarque outre cela que la na-3. Com- ture du corps est telle, qu'aucune de fes parties ne peut estre meuë par une la fa- autre partie un peu éloignée, qu'elle brique ne le puisse estre aussi de la même sorte par chacune des parties qui sont entre deux, quoique cette partie plus nes, éloignée n'agisse point. Comme par que exemple, dans la corde ABCD. qui nous pouvos est toute tenduë, si l'on vient à tiret & remuer la derniere partie D, la de la premiere A ne sera pas meuë d'une douleur en autre façon, qu'elle le pourroit aussi être, si on tiroit une des parties quelque moyennes, B, ou C, & que la derpartie niere D demeurât cependant immode nôbile. Et en même façon, quand je tre ressens de la douleur au pied, la corps lans Physique m'apprend que ce sentiment qu'il y se communique par le moyen des nerts air au dispersez dans le pied, qui se troucune blessu vant tendus comme des cordes depuislà jusqu'au cerveau, lorsqu'ils sont tirez dans le pied, tirent aussi en même

& de la distinct. du Corps, &c. exli tems l'endroit du cerveau d'où ils viennent, & auquel ils aboutissent, & y excitent un certain mouvement que la nature a institué pour faire sentir de la douleur à l'esprit, comme si cette douleur étoit dans le pied; Mais parce que ces nerfs doivent passer par la jambe, par la cuisse, par les reins, par le dos, & par le col, pour s'étendre depuis le pied jusqu'au cerveau, Qu'on il peut arriver qu'encore bien que ne peut leurs extremitez qui sont dans le pied rien ne soient point remuées, mais seule- soument quelques-unes de leurs parties haiter qui passent par les reins, ou par le de mieux, col, cela néanmoins excite les mêmes finon mouvemens dans le cerveau, qui que les pourroient y estre excitez par une impres blessure reçue dans le pied ; ensuite sions dequoi il sera necessaire que l'esprit qui se ressente dans le pied, la même dou- au cerleur que s'il y avoit receu une blessu- veau re : Et il faut juger le semblable de causet les sentoutes les autres perceptions de nos timens iens.

Enfin je remarque, que puisque ordichacun des mouvemens qui se font naixedans la partie du cerveau, dont l'ef-utiles à Prit reçoit immediatement l'impres- I home sion, ne lui fait ressentir qu'un seul quand sentiment, on ne peut en cela souhai-il est sain.

cxlij Med. VI. de l'Exift. de la matiere

Que
c'est
une
mar
due de le plus propre & le plus ordinairela Lo
ment utile à la confervation du corps
Dieude
humain, lorsqu'il est en pleine sance que té.

cela le Or l'experience nous fait connoîfait tre, que tous les fentimens que la natout ture nous a donnez sont tels que je ainsi. viens de dire: Et partant il ne se trou-43. ve rien en eux, qui ne sasse paroître

Exeple la puissance, & la bonté de Dieude la Ainsi , par exemple, lorsque les reutile nerss qui sont dans le pied sont reen la muez fortement, & plus qu'à l'ordiquelle naire, leur mouvement passant par la se sont moüelle de l'espine du dos jusqu'au nos se cerveau, y fait-là une impression à

44. l'esprit qui lui fait sentir quelque cho-Que se à sçavoir de la douleur, comme toute étant dans le pied par laquelle l'esprit aurre est averti, & excité à faire son possire auble pour en chasser la cause, comme soit été très-dangereuse & nuisible au pied-

moins Il est vrai que Dieu pouvoit établir conve à la nature de l'homme de telle sorte, la con-que ce même mouvement dans le cerferva veau sit sentir tout autre chose à l'estion du prit; Par exemple, qu'il se sit sentir corps.

& de la distinct. du Corps, & c. cxliij soi-même, ou en tant qu'il est dans le cerveau, ou en tant qu'il est dans le pied, ou bien en tant qu'il est en quelqu'autre endroit entre le pied & le cerveau, ou enfin quelque autre chose telle qu'elle peut estre; mais rien de tout cela n'ent si bien contribué à Aure la conservation du corps, que ce qu'il lui fait sentir.

De même lorsque nous avons betilitéde soin de boire, il naît de-là une cer-la magine secheresse dans le gozier, qui en la temué ses ners, & par leur moyen quelle les parties interieures du cerveau, & se sont e mouvement sait ressentir à l'esprit nos le sentiment de la sois, parce qu'en cette occasion-là, il n'y a rien qui 46. aous soit plus utile, que de sçavoir D'où il que nous avons besoin de boire pour suit la conservation de nostre santé, & que la ainsi des autres.

D'où il est entierement maniseste, l'homque nonobstant la souveraine bonté mepeut de Dieu, la nature de l'homme, en estre lant qu'il est composé de l'esprit & quel-du corps, ne peut qu'elle ne soit quel-sue sis fautive & trompeuse. Car s'il fautive l'a quelque cause qui excite, non dans faut la pied, mais en quelqu'une des partes du nerf, qui est tendu depuis le de l'ed jusqu'au cerveau, ou même dans Dieu.

exliv Med. VI. de l'Exist. de la matiert le cerveau, le même mouvement qui se fait ordinairement quand le piedelt mal disposé, on sentira de la douleur comme si elle étoit dans le pied, & le sens sera naturellement trompé; parce qu'un même mouvement dans le cerveau ne pouvant causer en l'elprit qu'un même sentiment, & ce fentiment étant beaucoup plus fouvent excité par une cause qui blesse le pied, que par une autre qui soit ailleurs, il est bien plus raisonnable qu'il porte toujours à l'esprit la douleur du pied, que celle d'aucune autre par tie. Et s'il arrive que par fois la se cheresse du gozier ne vienne pas com me à l'ordinaire de ce que le boire est necessaire pour la santé du corps, mais de quelque cause toute contrais re, comme il arrive à ceux qui sont Que hydropiques : Toutefois il est beau coup mieux qu'elle trompe en co

rencontre-là, que si au contraire elle deratio trompoit toûjours lorsque le corps nous est vies est bien disposé, & ainsi des autres. utile

Et certes cette consideration me recon fert beaucoup, non-seulement pour noître reconnoistre toutes les erreurs auf ter nos quelles ma nature est sujette, mais erreurs aussi pour les éviter, ou pour les cor riger

& de la distinct. du Corps, &c. cxlu riger plus facilement : Car sçachant que tous mes sens me signifient plus Ordinairement le vrai que le faux. touchant les choses qui regardent les commoditez ou incommoditez du corps, & pouvant presque toûjours me servir de plusieurs d'entr'eux, pour examiner une même chose, & outre cela pouvant user de ma memoire pour lier & joindre les connoissances presentes aux passes, & de mon entendement qui à deja découvert toutes les causes de mes erreurs, je ne dois plus craindre désormais qu'il se rencontre de la fausseté dans les choses qui me sont le plus ordinairement representées par mes sens.

Et je dois rejetter tous les doutes de ces jours passez, comme hiperbo- pour liques & ridicules : Particulierement diffincette incertitude si generale tou- guer la chant le fommeil, que je ne pouvois veille distinguer de la veille. Car à present d'avec distinguer de la veille. Car à present le some j'y rencontre une très-notable diffe- meil. rence, en ce que nostre memoire ne ne peut jamais lier & joindre nos fonges les uns avec les autres, & avec toute la suite de nostre vie, ainsi qu'elle a de coustume de joindre les choses qui nous arrivent étant éveillez : Et en effet, si quelqu'un, lors-

Tome I.

exlvi Med. VI. de l'Exift. de la matiere que je veille, m'apparoissoit tout foudain, & disparoissoit de même, comme font les images que je vois en dormant, ensorte que je ne pusse remarquer ni d'où il viendroit, ni où il iroit, ce ne seroit pas sans raison que je l'estimerois un spectre, ou un phantôme formé dans mon ceryeau, & semblable à ceux qui s'y forment quand je dors, plûtôt qu'un vrai homme. Mais lorsque j'apperçois des choses dont je connois distinctement & le lieu d'où elles viennent, & celui où elles sont, & le tems auquel elles m'apparoissent, & que sans aucune interruption je puis lier le sentiment que j'en ai, avec la suite du reste de ma vie, je suis entierement assuré que je les apperçois en veillant, & non point dans le sommeil. Et je ne dois en aucune façon douter de la verité de ces choses-là, si aprés avoir appellé tous mes sens, ma memoire, & mon entendement pour les examiner, il ne m'est rien rapporté par aucun d'eux qui ait de la répugnance avec ce qui m'est rapporté par les autres. Car de ce que Dieu n'est point trompeur, il suit necessairement que je ne suis point en cela trompé. Voyez Objec. p. 182 Tom. 1. & de la distinct. du Corps, &c. cxlvij

Mais parce que la necessité des af- 49? faires nous oblige souvent à nous dé-Mais terminer, avant que nous ayons eu le fin il loisir de les examiner si soigneusement, faut il faut avoier que la vie de l'homme avoier est sujette à faillir fort souvent dans les & rechoses particulieres: & enfin il faut connoî reconnoistre l'infirmité & la foiblesse foiblesde nostre Nature.

Voyez les objections generales contre l'infirces six Meditations. Page 218. & Sui-

Vantes, nomb. 7. Tome 1.

mité de noftre nature.

FIN.





## OBJECTIONS

FAITES PAR DES Personnes trés doctes, contre les précedentes Meditations, avec les Réponses de l'Auteur.

## PREMIERES OBJECTIONS

Faites par Monsieur Caterus, sçavant Theologien du Pays-Bas.

Contre la 3. 5. & 6. Meditation.



ESSIEURS,

Aussi-tôt que j'ay reconnû le desir que vous aviez que j'examinasse avec soin les écrits de Monsseur Des Cartes, j'ay pensé qu'il étoit de mon devoir de satisfaire en cette occasion à Tome I.

des personnes qui me sont si cheres, tant pour vous témoigner par-là, l'estime que je fais de vôtre amitie, que pour vous faire connoître ce qui manque à ma suffisance, & à la perfection de mon esprit ; afin que doresnavant vous ayez un peu plus de charité pour moi, si j'en ai besoin, & que vous m'épargniez une autre fois, si je ne puis porter la charge que vous m'a-

vez imposée.

On peut dire avec verité, selon que j'en puis juger, que Monsieur Des Cartes est un homme d'un trés-grand esprit, & d'une trés-prosonde modestie, & sur lequel je ne pense pas que Momus le plus médisant de son siecle, pût trouver à reprendre : Je pense, dit-il, donc je suis, voire même je suis la pensée même, ou l'esprit, cela est vray : Or est-il qu'en pensant, j'ai en moi les idées des choses, & premierement celle d'un être très-parfait & infini , je l'accorde ; mais je n'en suis pas la cause, moi qui n'égale pas la réalité objective d'une telle idée; donc quelque chose de plus parfait que moi en est la cause, & partant il y a un être different de moi qui existe, & qui a plus de persections que je n'ai pas. Qu comme dit Saint PREMIERES.

Denis au Chapitre cinquiéme des Noms Divins, il y a quelque nature qui ne possede pas l'être à la façon des autres choses, mais qui embrasse & contient en soi trés-simplement & fans aucune circonscription, tout ce qu'il y a d'essence dans l'estre, & en qui toutes choses sont renfermées comme dans la cause premiere & univerfelle.

Mais je suis contraint de m'arrêter un peu, de peur de me fatiguer trop: Contre Car j'ai déja l'esprit aussi agité que le l'artiflotant Euripe : J'accorde, je nie, dela 3. l'approuve, je refute, je ne veux pas Med. m'éloigner de l'opinion de ce grand voïez homme, & toutefois je n'y puis con- la rép. sentir. Car, je vous prie, quelle cause n. L. requiert une idée ? Ou dites-moi ce que c'est qu'idée. Si je l'ai bien com-

pris C'est la chose même pensée, en tant qu'elle est objectivement dans l'entendement. Mais qu'est-ce qu'être objectivement dans l'entendement? Si jel'ai bien appris : C'est terminer à la façon d'un Objet, l'acte de l'entendement, ce qui en effet n'est qu'une dénomination exterieure, & qui n'ajoûte rien de reel à la chose. Car tout ainsi qu'être vù , n'est en moi autre chose sinon

que l'acte que la vision tend vers moi. A 11

de même être pensé, ou être objectivement dans l'entendement, c'est terminer & arrêter en soi la pensée de l'esprit; ce qui se peut faire sans aucun mouvement & changement en la chose, voire même sans que la chose soit. Pourquoi donc recherchai-je la cause d'une chose, quiactuellement n'est point, qui n'est qu'une simple dénomi-

nation, & un pur néant?

Con- Et néanmoins, dit ce grand esprit, ercl'ar- de ce qu'une idée contient une telle réaeicle. lité objective, ou celle-là plutôt qu'une 18. de autre, elle doit sans doute avoir cela de quelque cause. Au contraire d'auvoïez cune : car la réalité objective est une la resp. pure dénomination, actuellement elle n'est point. Or l'influence que donne une cause est réelle & actuelle : Ce qui actuellement n'est point, ne la peut pas recevoir, & partant ne peut pas dépendre, ni proceder d'aucune veritable cause, tant s'en faut qu'il en requiere. Donc j'ai des idées, mais il n'y a point de causes de ces idées; tant s'en faut qu'il y en ait une plus grande que moi & infinie.

Mais quelqu'un me dira peut-être, si yous n'assignez point de cause aux idées, dites-nous au moins la raison pourquoi cette idée contient plûtôt

PREMIERES. cette réalité objective, que celle-là; C'est trés-bien dit : Car je n'ai pas coûtume d'être reservé avec mes amis, mais je traite avec eux liberalement. Je dis universellement de toutes les idées, ce que Monsieur Des Cartes a dit autrefois du triangle. Encore que Peut-être, dit-il, il n'y ait en aucun lieu du monde hors de ma pensée une telle figure, & qu'il n'y en ait jamais eu, il ne laisse pas neanmoins d'y avoir une certaine nature, ou forme, ou essence déterminée de cette figure, laquelle est mmuable & éternelle. Ainsi cette vel'ité est éternelle, & elle ne requiert Point de cause. Un bateau est un bateau, & rien autre chose ; Davus est Davus, & non Oedipus. Si neanmoins vous me pressez de vous dire une raison : Je vous dirai que cela Vient de l'imperfection de nôtre ef-Prit quin'est pas infini : Car ne pouvant par une seule apprehension embraffer l'univers (c'est-à-dire tout l'Etre & tout le Bien en general ) qui est tout ensemble, & tout à la fois, il le divise & le partage; & ainsi ce qu'il ne sçauroit enfanter, ou produire tout entier, il le conçoit petit à petit, ou bien comme on dit, en l'Ecole ( Inadequate) imparfaitement, & par partie. A 111

3. Mais ce grand homme poursuit, Or Con- pour imparsaite que soit cette saçon d'être le tre, par laquelle une chose est objectiveart, de ment dans l'entendement par son idée la 3c. Certes on ne peut pas neanmoins dre Med. que cette saçon or maniere-là ne soit voyez rien, ni par conséquent que cette idée la resp. vient du néant.

Il y a ici de l'équivoque, car fi ce mot Rien est la même chose que n'être pas actuellement, en effet ce n'est rien , parce qu'elle n'est pas actuellement, & ainsi elle vient du néant, c'est-à-dire, qu'elle n'a point de cause: Mais si ce mot Rien dit quelque chose de feint par l'esprit, qu'ils appellent vulgairement Estre de raison, ce n'est pas un Rien, mais quelque chose de réel, qui est conçue distinctement. Et néanmoins parce qu'elle est feulement conçûe, & qu'actuellement elle n'est pas; elle peut à la verité être conçue, mais elle ne peut aucunement être causée, ou mise hors de l'entende

tre les ment.

art 34. Mais je veux, dit-il, outre cela exa

at 34. miner, si moi qui ai cette idée de Dieu,
dela 3e. je pourrois être, en cas qu'il n'y est
Medit. point de Dieu, ou comme il dit imme
Voyer prisent de Dieu, ou comme il dit imme
la resp, diatement auparavant, en cas qu'il n'y
a. 3. est point d'être plus parfait que se

PREMIERES. mien, & qui ait mis en moi son idée. Car , dit-il , de qui aurois-je mon existence : Peut-être de moi-même , ou de mes Parens, ou de quelques autres, Gc. Orest-il que si je l'avois de moi-même, je ne douterois point, ni ne desirerois Point, Gilne me manqueroit aucune cho-Je; car je me serois donné toutes les persections dont j'ai en moi quelque idée > & ainsi moi-même je serois Dieu. Que It j'ai mon existence d'autrui, je viendrai ensin à ce qui l'a de soi, & ainst le même raisonnement que je viens de faire pour moi , est pour lui , & prouve qu'il est Dieu. Voilà certes à mon avis la même voie que suit Saint Thomas, qu'il appelle la voie de la causalité de la cause efficiente, laquelle il a tirée du Philosophe ; hormis que Saint Thomas , ni Aristote ne se lont pas souciez des causes des idées. Et peut-être n'en étoit-il pas besoin; Car pourquoi ne suivrai-je pas la voie la plus droite, & la moins écartée ? Je pensedonc je suis, voire même je luis l'esprit même, & la pensée; Or cette pensée & cet esprit, ou il est par soi-même, ou par autrui; si par autrui, celui-là enfin par qui est-il? s'il est par soi , donc il est Dieu; car ce qui est par soi se sera aisément A 1111

ponfe.

n. I.

Je prie ici ce grand personnage , & le conjure de ne se point cacher à un Lecteur qui est désireux d'apprendre, &qui peut-estre n'est pas beaucoup intelligent. Car ce mot Par soi est pris en deux façons; en la premiere, il est pris politivement, à sçavoir par soi-même, comme par une cause, & ainsi ce qui seroit par soi, & se donneroit l'estre à soi-même, si par un choix prévenu & prémedité il se donnoit ce qu'il voudroit sans doute qu'il se donneroit toutes choses, & partant il seroit Dieu. En la seconde, ce mot Par soi, est pris négativement, & est la même chose que de soi-même, ou non par autrui : & c'est de cette façon (si je m'en souviens, ) qu'il est pris de tout Je monde.

Or maintenant si quelque chose est Par soi, c'est-à-dire, Non par autrui; comment prouverez - vous pour cela qu'elle comprend tout, & qu'elle est infinie ? Car à present je ne vous écoute point si vous dites, puisqu'elle est par soi, elle se ser aisément donné toutes choses; d'autant qu'elle n'est pas par soi comme par une cause, & qu'il ne lui a pas été possible, avant qu'elle sut, de prévoir ce qu'elle pour-

PREMIERES. 9
roit estre, pour choisir ce qu'elle seroit aprés. Il me souvient d'avoir autresois entendu Süarez raisonner de la
sorte; Toute limitation vient d'une
cause, car une chose est finie & limitée, ou parce que la cause ne lui a
pû donner rien de plus grand, ni de
plus parsait; ou parce qu'elle ne l'a
plus parsait; ou parce qu'elle ne l'a
pas voulu: Si donc quelque chose est
par soi, & non par une cause, il est
vrai de dire qu'elle est infinie & non

limitée. Pour moi je n'acquiesce pas tout-àfait à ce raisonnement ; car qu'une chose foit par soitant qu'il vous plaira, c'est-à-dire, qu'elle ne soit point Par autrui, que pourrez-vous dire si cette limitation vient de ses princi-Pes internes & constituans, c'est-àdire, de sa forme même, & de son eslence, laquelle neanmoins vous n'avez pas encore prouvé estre infinie ? Certainement si vous supposez que le chaud est chaud, il sera chaud par les principes internes & constituans, & non pas froid, encore que vous Imaginiez qu'il ne soit pas par autrui, ce qu'il est. Je ne doute point que Monheur Des Cartes ne manque pas de raisons pour subst tuer à ce que les autres n'ont peut-est e pas assez suf-

Av

PREMIERES. Mais maintenant voions si ce qu'il Contre veut inserer de cette regle est verita- l'art. 6. ble. Je connois dit-il, clairement & de la distinctement l'Estre infini ; donc c'est Medit. un estre vrai, & qui est quelque chose. Voyez Quelqu'un lui demandera; connoissez-la ré-Vous clairement & distinctement l'Estre ponse Infini ? Que veut donc dire cette com- nomb. mune Maxime, laquelle est receue s. d'un chacun : L'infini en tant qu'infini est inconnu ? Car sa lorsque je pense à un Chiliogone, me représentant contusément quelque figure, je n'imagine ou ne connois pas distinctement ce Chiliogone , parce que je ne me reprétente pas distinctement ses mille côtez. Comment est-ce que je concevrai distinctement, & non pas confusement l'Estre infini en tant qu'infini, vû que

Et c'est peut-estre ce qu'a voulu dire saint Thomas: Car a'ant nié que cette proposition, Dieu est, ssit claire & connuc sans preuve: Il se sait à soi-même cette objection des paroles de saint Damascene; la connoissance que Dieu est, est naturellement empreinte en l'esprit de tous les hommes; donc c'est une shose claire, & qui n'a point besoin de

le ne puis voir clairement, & comme

au doigt & à l'œil les infinies perfec-

OBJECTIONS
fifamment expliqué, ni déduit affez
clairement.

Enfin je conviens avec ce grand homme, en ce qu'il établit pour regle generale, Que les choses que nous concevens fort clairement, & fort diftinctement , sont toutes vraies. Même je croi que tout ce que je pense est vrai : Et il y a déja long-tems que j'ai renoncé à toutes les chimeres, & à tous les Estres de raison, car aucune puissance ne se peut détourner de son propre objet; si la volontése meut elle tend au bien ; les sens mêmes ne fe trompent point : car la vûë voit ce qu'elle voit, l'oreille entend ce qu'elle entend, & si on voit de l'oripeau, on voit bien: mais on se trompe lorsqu'on détermine par son jugement, que ce que l'on voit est de l'or. Et alors c'est qu'on ne conçoit pas bien, ou plâtôt quo'n ne conçoit point; car comme chaque faculté ne se trompe point vers son propre objet, si une fois l'entendement conçoit clairement & distinctement une chose, elle est vraie ; De sorte que Monsieur Des Cartes attribue avec beaucoup de raison toutes les erreurs au jugement & à la volonté.

Avi

preuve pour estre connuë. A quoi il répond : connoître que Dieu est en general, & comme il dit, fous quelque confusion, à sçavoir en tant qu'il est la béatitude de l'homme, cela est naturellement imprimé en nous; mais ce n'est pas, dit-il, connoître simplement que Dieu est ; tout ainsi que connoître que quelqu'un vient, ce n'est pas connoître Pierre, encore que ce soit Pierre qui vienne, &c. Comme s'il vouloit dire, que Dieu est connu sous une raison commune, ou de fin derniere, ou même de premier estre, & très-parfait, ou enfin sous la raison d'un Estre qui comprend, & embrasse consusément & en general toutes choses: mais non pas fous la raison précise de son être, car ainsi il est infini, & nous est inconnu. Je ' fçay que Monfieur Des-Cartes répondra facilement à celui qui l'interrogera de la sorte; je croi néanmoins que les choses que j'allegue ici seulement par forme d'entretien & d'exercice, feront qu'il se ressouviendra de ce que dit Boece, qu'il y a certaines notions communes, qui ne peuvent être connues sans preuve que par les Sçavans. De sorte qu'il ne se faut pas sort étonner, fi ceux-là interrogent beaucoup, qui désirent sçavoir plus que les autres ;

PREMIERES.

& s'ils s'arrêtent long-tems à confiderer ce qu'ils fçavent avoir été dit & avancé, comme le premier & principal fondement de toute l'affaire; & que neanmoins ils ne peuvent entendre fans une longue recherche, & une

très-grande attention d'esprit.

Mais demeurons d'accord de ce prin- 7. cipe, & supposons que quelqu'un ait Contre Pidée claire & distincte d'un être sou- de la Verain, & souverainement parfait; Med. que prétendez-vous inferer de-là? C'est voïez asçavoir, que cet être infini existe, la ré-& cela si certainement, que je dois ponse, être au moins aussi assuré de l'existence nomde Dien, que je l'ai été jusques ici de la verité des démonstrations Mathematiques: Ensorte qu'il n'y a pas moins de répugnance de concevoir un Dieu (c'est-a-dire, un être souverainement Parfait ) auquel manque l'existence , c'est-à-dire, ( auquel manque quelque Perfection) que de concevoir une montagne qui n'ait point de vallée. C'est ici le nœud de toute la question, qui cede à présent, il faut qu'il se consesse Vaincu: pour moi qui ai à faire avec un puissant adversaire, il faut que j'esquive un peu, afin qu'aïant à être vaincu, je differe au moins pour quelque tems, ce que je ne puis éviterOBJECTIONS

Et premièrement encore que nous n'agissions pas ici par autorité, mais seulement par raison, néanmoins de peur qu'il ne semble que je me veuille opposer sans sujet à ce grand esprit; écoutez plûtôt saint Thomas qui se fait à soi-même cette objection; Aussi-tôt qu'on a compris & entendu ce que signifie ce nom Dieu, on sçait que Dieu est; car par ce nom on entend une chose telle, que rien de plus grand ne peut. être conceu. Or ce qui est dans l'entendement & en effet, est plus grand que ce qui est seulement dans l'entendement ; c'est pourquoi , puisque ce nom Dieu étant entendu, Dieu est dans l'entendement, il s'ensuit aussi qu'il est en effet : lequel argument je rends ainsi en forme. Dieu est ce qui est tel que rien de plus grand ne peutêtre conceu, mais ce qui est tel que rien de plus grand ne peut-être conceu, enferme l'existence ; donc Dieu par fon nom, ou par fon concept enferme l'existence; & partant il ne peut être, ni être conceu sans existence. Maintenant, dites - moi je vous prie, n'est - ce pas - là le même ar gument de Monsieur Des-Cartes. Saint Thomas définit Dieu ainfi ; ce qui est tel que rien de plus grand ne peut être conceu : Monsieur Des-Cartes

PREMIERES. l'appelle un Estre souverainement partait, certes rien de plus grand que lui ne peut être conceu. Saint Thomas pourfuit : ce qui est tel que rien de plus grand ne peut être conceu enferme l'existence, autrement quelque chose de Plus grand que lui pourroit être conceu, à scavoir ce qui est conceu entermer aussi l'existence. Mais Monsieur Des-Cartes ne semble-t'il pas se servir de la même mineure dans son argument : Dieu est un Estre souverainement parfait. Or est-il que l'Estre souverainement parfait enferme l'existence, autrement il ne seroit pas souverainement parfait. Saint Thomas intere, donc, puisque ce nom Dien etant compris & entendu, il est dans l'entendement, il s'ensuit aussi qu'il est en effet : c'est-à-dire, de ce que dans le concept, ou la notion essentielle d'un etre tel que rien de plus grand ne Peut être conceu, l'existence est com-Prise & enfermée, il s'ensuit que cet etre existe. Monsieur Des-Cartes infere la même chose. Mais, dit-il, de cela seul que je ne puis concevoir Dieu Jans existence, il s'ensuit que l'existence est inséparable de lui, & partant qu'il existe veritablement. Que maintenant faint Thomas réponde à soi-même 16 & à Monsieur Des-Cartes. Posé, ditil, que chacun entende que par ce nom Dieu, il est signifié ce qui a été dit, à sçavoir, ce qui est tel que rien de plus grand ne peut être conceu, il ne s'ensuit pas pour cela qu'on entende que la chose qui est signifiée par ce nom soit dans la nature, mais seulement dans l'appréhension de l'entendement. Et on ne peut pas dire qu'elle soit en effet, si on ne demeure d'accord qu'il y a en effet quelque chose telle que rien de plus grand ne peut être conceu : Ce que ceux-là nient ouvertement, qui disent qu'il n'y a point de Dieu. D'où je répons aussi en peu de paroles; encore que l'on demeure d'accord que l'estre souverainement parfait par son propre nom emporte l'existence, néantmoins il ne s'ensuit pas que cette même existence soit dans la nature actuellement quelque chose, mais seulement qu'avec le concept ou la notion de l'estre souverainement parfait, celle de l'existence est inséparablement conjointe. D'où vous ne pouvez pas inferer que l'existence de Dieu soit actuellement quelque chose, si vous ne supposez que cet Estre souverainement parfait existe actuellement; car pour lors il contiendra acc

PREMIERES. tuellement toutes les perfections, & celle aussi d'une existence réelle.

Trouvez bon maintenant, Messieurs, qu'après tant de fatigue je délasse un Peu mon esprit. Ce composé, un lion existant, enferme essentiellement ces deux parties, à sçavoir, un lion, & l'existence; car si vous ôtez l'une ou l'autre, ce ne sera plus le même com-Pose. Maintenant Dieu n'a-t'il pas de toute éternité connu clairement & distinctement ce composé? Et l'idée de ce composé, en tant que tel, n'enferme-Velle pas essentiellement l'une & l'autre de ces parties? C'est-à-dire, l'elistence n'est-elle pas de l'essence de ce composé un lion existant? Et néanmoins la distincte connoissance que Dieu en a euc de toute éternité, ne fait pas nécessairement que l'une ou l'autre partie de ce composé soit, si on ne suppose que tout ce composé est actuellement: car alors il enfermera & Contiendra en soi toutes ses perfections ellentielles, & partant aussi l'existence actuelle. De même, encore que je connoisse clairement & distinctement l'Estre souverain, & encore que l'estre louverainement parfait dans fon concept effentiel enferme l'existence, heanmoins il ne s'ensuit pas que cette existence soit actuellement quelque chose, si vous ne supposez que cet Estre souverain existe; car alors avec toutes ses autres perfections, il ensemmer a aussi actuellement celle de l'existence: & ainsi il faut prouver d'ailleurs que cet Estre souverainement parsait existe.

J'en dirai peu touchant l'essence de Contre l'ame & sa distinction réelle d'avec le la se corps; car je confesse que ce grand Medi esprit m'a déja tellement fatigué, tation qu'au-delà je ne puis quasi plus rien. voyez S'il y a une distinction entre l'ame & la ré le corps, il semble la prouver de ce ponte que ces deux choses peuvent être conn. 7. ceues distinctement & séparement l'une de l'autre. Et sur cela je mets ce sçavant homme aux prises avec Scot : qui dit qu'afin qu'une chose soit conceue dil tinctement & séparement d'une autre, il fuffit qu'il y ait entr'elles une diftinction qu'il appelle formelle & object tive, laquelle il met entre la distinction réelle & celle de raison, & c'est ainsi qu'il distingue la Justice de Dieu d'avec sa misericorde; car elles ont; dit-il, avant aucune operation de l'entendement des raisons formelles differentes, ensorte que l'une n'est pas l'autre; & néanmoins ce seroit une mauPREMIERES.

79
Vaise consequence de dire, la Justice
peut être conceue séparement d'avec la
Misericorde, donc elle peut aussi exister
séparement. Mais je ne voi pas que
j'ai déja passé les bornes d'une Lettre.

Voilà, Messieurs, les choses que l'avois à dire touchant ce que vous m'avez proposé, c'est à vous maintenant d'en être les Juges. Si vous prononcez en ma saveur, il ne sera pas mal-aisé d'obliger Monsseur Des-Cartes à ne me vouloir point de mal, si le lui ai un peu contredit; que si vous êtes pour lui, je donne dès-à-présent les mains, & me confesse vaincu, & ce d'autant plus volontiers, que je craindrois de l'être encore une autre sois. Adien.



REPONSES DE L'AUTEUR aux premieres Objections faires par Monsieur Caterus, scavant Theologien du Païs-Bas.

Contre la 3. 5. & 6e. Meditation.

## MESSIEURS.

Te vous confesse que vous avez sufcité contre moi un puissant adversaire, duquel l'esprit & la doctrine eussent pû me donner beaucoup de peine, ! cet officieux & dévôt Theologien n'eût mieux aimé favoriser la cause de Dieu, & celle de son soible désenseur, que de la combattre à force ouverte. Mais quoiqu'il lui ait été trés-honnête d'en user de la sorte, je ne pourrois pas m'exempter de blâme, si je tâchois de m'en prévaloir: c'est pourquoi mon dessein est plûtôt de découvrir ici l'artifice dont il s'est servi pour m'assister, que de lui répondre comme à un adversaire.

Il a commencé par une briéve deduction de la principale raison dont je

AUX PREMIERES OBJECTIONS. 21 me sers pour prouver l'existence de Dieu, afin que les Lecteurs s'en ressou-Vinssent d'autant mieux. Puis aiant luccintement accordé les choses qu'il a lugé être suffisamment démontrées, & ainsi les aïant appuiées de son autorité, il est venu au nœud de la difficulté, qui est de sçavoir ce qu'il faut ci entendre par le nom d'idée, & quelle cause cette idée requiert.

Or, j'ai écrit en quelque part, que Voiez lidée est la chose même conçue, ou pen- l'objec. lee, en tant qu'elle est objectivement tion, dans l'entendement, lesquelles paroles nomfeint d'entendre tout autrement que bre 1. le ne les ai dites, afin de me donner page s. Occasion de les expliquer plus clairement. Estre, dit-il, objectivement dans l'entendement, c'est terminer à la façon d'un objet l'acte de l'entendement, ce qui n'est qu'une dénomination exterieure, & qui n'ajoûte rien de réel a la chose, &c. Ou il faut remarquer qu'il a égard à la chose même, en tant qu'elle est hors de l'entendement, au respect de laquelle c'est de vrai une dénomination extefleure qu'elle soit objectivement dans l'entendement; mais que je parle de l'idée qui n'est jamais hors l'entendement, & au respect de laquelle être oblectivement ne signifie autre chose qu'è-

tre dans l'entendement en la manie:0 que les objets ont coutume d'y être Ainsi, par exemple, si quelqu'un de mande, qu'est-ce qui arrive au Soleil de ce qu'il est objectivement dans mon entendement, on répond fort bien qu'il ne lui arrive rien qu'une dénomination exterieure, scavoir est qu'il termine à la façon d'un objet l'operation de mon entendement : Mais si l'on deman de de l'idée du Soleil ce que c'eft, & qu'on réponde que c'est la chose même pensée, en tant qu'elle est objective ment dans l'entendement, personne n'entendra que c'est le Soleil même, es tant que cette exterieure dénomina tion est en lui. Et là estre objectivement dans l'entendement, ne signifiera pas terminer fon operation à la façon d'un objet, mais bien être dans l'entende ment en la maniere que ses objets onl coûtume d'y être : En telle sorte que l'idée du Soleil est le Soleil même exil tant dans l'entendement, non pas à la verité formellement, comme il est au Ciel, mais objectivement, c'est-à-dire, en la maniere que les objets ont coû tume d'exister dans-l'entendement : la quelle façon d'être est de vrai bien plus imparfaite que celle par laquelle les choses existent hors de l'entendement

AUX PREMIERES OBJECTIONS. 23 mais pourtant ce n'est pas un pur rien, comme j'ai déja dit ci-devant.

Et lorsque ce sçavant Theologien dit qu'il y a de l'équivoque en ces pa- Voiez roles, un pur rien, il semble avoir l'objecvoulu m'avertir de celle que je viens page 4. tout maintenant de remarquer, de nompeur que je n'y prisse pas garde. Car 2. & dit premierement, qu'une chose ainsi page s. existante dans l'entendement par son bre 3. dée, n'est pas un être réel, ou actuel, c'est-à-dire, que ce n'est pas quelque chose qui soit hors de l'entendement, ce qui est vrai; Et après il dit aussi, que ce n'est pas quelque chose de feint par l'esprit, ou un être de raison, mais quelque chose de réel, qui est conçû distinctement : par lesquelles paroles il admet entierement tout ce que j'ai avancé: mais néanmoins il ajoûte, Parce que cette chose est seulement conçûc, & qu'actuellement elle n'est Pas (c'est-à-dire, parce qu'elle est seulement une idée, & non pas quelque chose hors de l'entendement) elle peut à la verité être conçûe, mais elle ne Peut aucunement être causée, ou mise hors de l'entendement, c'est-à-dire, qu'elle n'a pas besoin de cause pour exister hors de l'entendement; ce que le confesse; car hors de lui, elle n'est

rien; mais certes elle a besoin de cause pour être conçue, & c'est de celle-la feule qu'il est ici question. Ainsi si quel qu'un a dans l'esprit l'idée de quelque machine fort artificielle, on peut avec raison demander quelle est la cause de cette idée; & celui-là ne satisferoil pas, qui diroit que cette idée hors de · l'entendement n'est rien, & partant, qu'elle ne peut estre causée, mais seu lement conçûë; car on ne demande ici rien autre chose, sinon, quelle el la cause pourquoi elle est conçue; ce; lui-là ne satisfera pas non plus, qui dira que l'entendement même en el la cause, comme étant une de ses oper rations; car on ne doute point de cela, mais seulement on demande quelle est la cause de l'artifice objectif qui est es elle. Car que cette idée contienne un tel artifice objectif plûtôt qu'un autre, elle doit sans doute avoir cela de quel que cause; & l'artifice objectif est 12 même chose au respect de cette idée, qu'au respect de l'idée de Dieu, la réa lité ou perfection objective. Et de vral l'on peut assigner diverses causes de cet artifice; car ou c'est quelque réelle & semblable machine qu'on aura vue auparavant, à la ressemblance de la quelle cette idée à été formée, ou une grande

AUX PREMIERES OBJECTIONS. 25 grande connoissance de la méchanique qui est dans l'entendement de celui qui a cette idée, ou peut-être une grande lubtilité d'esprit, par le moien de laquelle il a pû l'inventer sans aucune autre connoissance précedente. Et il faut remarquer que tout l'artifice, qui n'est qu'objectivement dans cette idée, doit par necessité être formellement Ou éminemment dans sa cause, quelle que cette cause puisse être. De même aussi, faut-il penser de la réalité objective qui est dans l'idée de Dieu. Mais en qui est-ce que toute cette réalité, ou perfection, se pourra ainsi rencontrer, finon, en Dieu réellement exiftant? Et cet elprit excellent a fort bien vu toutes ces choses; c'est pourquoi il confesse qu'on pout demander, pourquoi cette idée contient cette réalité Objective plûtôt qu'une autre; à laquelle demande il a répondu premiement : Oue de toutes les idées, il en est de même que de ce que j'ai écrit de l'idée du triangle ; sçavoir est que bien que Peut-être il n'y ait point de triangle en aucun lieu du monde, il ne laise pas néanmoins d'y avoir une certaine nature, ou forme, ou essence déterminée du triangle, laquelle est immuable & éternelle: Et laquelle il dit n'avoir pas besoin de Tome I.

26 RE'PONSES

cause. Ce que néanmoins il a bien jugé ne pouvoir passatisfaire; car encore que la nature du triangle soit immuable & éternelle, il n'est pas pour cela moins permis de demander pourquoi son idée est en nous ? C'est pourquoi il a ajoûté! Si néanmoins vous me pressez de vous dire une raison, je vous dirai que cela vient de l'impersection de nôtre esprit, Gc. Par laquelle réponse il semble n'a voir voulu fignifier autre chose, finon, que ceux qui se voudront ici éloignes de mon fentiment, ne pourront rien répondre de vrai-semblable, Car en offer, il n'est pas plus probable de dire que la cause pourquoi l'idée de Dieu est en nous, soit l'imperfection de nôtre esprit, que si on disoit, que l'ignorance des méchaniques fût la cause pourquoi nous imaginons plûtôt une machine fort pleine d'artifice, qu'une autre moins parfaite; car tout au contraire, si quelqu'un a l'idée d'une machine, dans laquelle soit contenu tout l'arts' fice que l'on scauroit imaginer, l'on infere fort bien de-là, que cette idés procede d'une cause dans laquelle il effet dans cette idée: Et par la même toit seulement une chose finie, com-

AUX PREMIERES OBJECTIONS. raison puisque nous avons en nous l'idée de Dieu, dans laquelle toute la Perfection est contenue que l'on puisse lamais concevoir, on peut de-là conclure très-évidemment, que cette idée dépend & procede de quelque cause, qui contient en soi veritablement toute cette perfection, à sçavoir de Dieu réellement existant. Et certes la dissiculté he paroîtroit pas plus grande en l'un qu'en l'autre, si, comme tous les hommes ne sont pas sçavans en la méchahique, & pour cela, ne peuvent pas avoir des idées de machines fort artilicielles, ainfi tous n'avoient pas la même faculté de concevoir l'idée de Dieu; mais parce qu'elle est empreinte d'une même façon dans l'esprit de tout. le monde, & que nous ne voïons pas qu'elle nous vienne jamais d'ailleurs que de nous-mêmes, nous supposons qu'elle appartient à la nature de nôtre elprit. Et certes, non, mal à propos; mais nous oublions une autre chose que l'on doit principalement consideler, & d'où dépend toute la force, & toute la lumiere, ou l'intelligence de avoit réellement & en effet tout l'aff tet argument, qui est, que cette faculrifice imaginable, encore qu'il ne soit té d'avoir en soi l'idée de Dieu, ne qu'objectivement, & non point en Pourroit être en nous, si nôtre esprit BII

me il est en effet, & qu'il n'eût point pour cause de son être, une cause qui fut Dieu. C'est pourquoi outre cela j'ai demandé, sçavoir, si je pourrois être, en cas que Dieu ne fut point; non tant pour apporter une raison differente de la précedente, que pour l'expliquer plus parfaitement.

tion, nom-

Mais ici la courtoifie de cet advet Voicz saire me jette dans un passage asset difficile, & capable d'attirer sur mol l'envie & la jaloufie de plusieurs; cat bre 4. il compare mon argument avec un autre tiré de Saint Thomas & d'Aril tote, comme s'il vouloit par ce moïen m'obliger à dire la raison, pourquot étant entré avec eux dans un même chemin, je ne l'ai pas néanmoins sur vi en toutes choses; mais je le prie de me permettre de ne point parler des autres, & de rendre seulement raison des choses que j'ai écrites. Premiere, ment, donc, je n'ai point tire mon argument de ce que je voiois! que dans les choses sensibles il y avoil un ordre, ou une certaine suite de causes efficientes; partie à cause que j'ai pensé que l'existence de Dieu étoil beaucoup plus évidente que celle d'au cune chose sensible; & partie aussi poul ce que je ne voiois pas que cette suite

AUX PREMIERES OBJECTIONS. 29 de causes me pût conduire ailleurs, qu'à me faire connoître l'imperfection de mon esprit, en ce que je ne puis com-Prendre comment une infinité de telles causes ont tellement succedé les unes aux autres de toute éternité, qu'il n'y en ait point eu de premiere : car certainement de ce que je ne puis com-Prendre cela, il ne s'enfuit pas qu'il y en doive avoir une premiere: non plus que de ce que je ne puis comprendre une infinité de divisions en une quantité finie, il ne s'ensuit pas que l'on Puisse venir à une dernière, après laquelle cette quantité ne puisse plus être avisée: mais bien il suit seulement que mon entendement qui est fini; ne Peut comprendre l'infini. C'est pourquoi j'ai mieux aimé appu'er mon railonnement sur l'existence de moi-même, laquelle ne dépend d'aucune suite de cause, & qui m'est si connue, que tien ne le peut être davantage: Et m'interrogeant sur cela moi-même, je n'ai pas tant cherché par quelle cause l'ai autresois été produit, que j'ai cherché quelle est la cause qui à present me conserve, afin de me délivrer par ce moien de toute suite, & succession de causes. Outre cela je n'ai pas cherché quelle est la cause de mon estre,

en tant que je suis composé de corps & d'ame, mais seulement & précise ment en tant que je suis une chose qui pense, ce que je croi ne servir pas peu? ce sujet: car ainsi j'ai pû beaucoup mieux me délivrer des préjugez, consi derer ce que dicte la lumiere naturelle, m'interroger moi-même, & tenir poul certain que rien ne peut être en mel, dont je n'aie quelque connoissance! ce qui en effet est tout autre chose; que si de ce que je vois que je suis ne de mon pere, je confiderois que mon pere vient aussi de mon aïeul: & ! voiant qu'en recherchant ainsi les pe res de mes peres, je ne pourrois pas continuer ce progrès à l'infini; pour mettre fin à cette recherche, je con cluois qu'il y a une premiere caute De plus, je n'ai pas seulement recher ché quelle est la cause de mon être, es tant que je suis une chose qui pense; mais je l'ai principalement, & préc! l'ément recherchée, en tant que je suis une chose qui pense, qui entre plu fieurs autres pensées, reconnois avoil en moi l'idée d'un estre souveraine ment parfait ? car c'est de cela seul que dépend toute la force de ma démon! tration. Premierement, parce que cette idée me fait connoître ce que c'est que

AUX PREMIERES OBJECTIONS. 31 Dieu, au moins autant que je suis ca Pable de le connoître : Et felon les Loix de la vraie Logique, on ne doit lamais demander d'aucune chose, Si elle est, qu'on ne sçache premierement, Ce qu'elle est. En second lieu, parce que c'est cette même idée qui me donhe occasion d'examiner si je suis par moi, ou par autrui; & de reconnoître mes défauts. Et en dernier lieu, c'est elle qui m'apprend que non seulement Il y a une cause de mon être; mais de plus aussi, que cette cause contient toutes sortes de perfections; Et partant qu'elle est Dieu. \* Enfin je n'ai point dit qu'il est impessible qu'une chose por oit la cause efficiente de soi-même; tance Car encore que cela soit manifestement de Veritable, lorsqu'on restraint la fignie Mr Arq heation d'efficient à ces causes qui sont nault, differentes de leurs effets, ou qui les Précedent en tems, il semble toutefois que dans cette question elle ne doir Pas être ainfi restrainte; tant parce que ce seroit une question frivole; car qui ne scait qu'une même chose ne peut Pas être differente de soi-même, ni se Preceder en tems? Comme aussi parce que la lumiere naturelle ne nous dicte Point, que ce soit le propre de la cause efficiente de preceder en tems son Billi

l'Infrance

effet; car au contraire, à proprement parler, elle n'a point le nom ni la nature de cause efficiente, sinon, lorsqu'elle produit son effet, & partant, elle n'est point devant lui. \* Mais cer-Voïez res la lumiere naturelle nous d'de qu'il n'y a aucune chose de laquelle il ne soit loisible de demander, pourquoi Mr Ar- elle existe, ou bien dont on ne puisse rechercher la cause efficiente; ou si elle n'en a point, demander pourquoi elle n'en a pas besoin; De sorte que si je pensois qu'aucune chose ne peur en quelque façon être à l'égard de foimême, ce que la cause efficiente est à l'égard de son effet, tant s'en faut que de-là je voulusse conclure qu'il y a une premiere cause, qu'au contraire de celle-là même qu'on appelleroit premiere, je rechercherois derechef la cause, & ainsi je ne viendrois jamais à une premiere. Mais certes, j'avoue franchement qu'il peut y avoir quelque chose dans laquelle il y ait une puissance si grande & si inépuisable, qu'elle n'ait jamais eu besoin d'aucun secours pour exister, & qui n'en ait pas encore besoin maintenant pour être conservée; & ainsi qui soit en quelque façon la cause de soi-même; & je conço! que Dieu est tel: Car tout de même que

32 REPONSES

AUX PREMIERES OBJECTIONS. 33 bien que j'eusse été de toute éternité, que par consequent il n'y eût rien eu avant moi, néanmoins parce que le voi que les parties du tems peuvent être séparées les unes d'avec les autres, d'qu'ainsi de ce que je suis maintenant 11 ne s'ensuit pas que je doive être encore après, si, pour ainsi parler, je ne suis créé de nouveau à chaque moment par quelque cause, je ne serois Point difficulté d'appeller, Efficiente, la cause qui me crée continuellement en cette façon, c'est-à-dire, qui me conlerve. Ainsi encore que Dieu ait toû-Ours été, néanmoins parce que c'est lui-même qui en effet se conserve, il lemble qu'assez proprement il peut etre dit, & appellé la cause de soimême.! (Toutefois il faut remarquer que je n'entens pas ici parler d'une conservation qui se fasse par aucune influence réelle, & positive de la caule efficiente, mais que j'entens seulement que l'essence de Dieu est telle, qu'il est impossible qu'il ne soit, ou n'existe pas toûjours.)

Cela étant posé, il me sera facile de répondre à la distinction du mot, Par Voiez loi, que ce très-docte Theologien m'a- l'objec-Vertit devoir être expliquée; car en-nomore bien que ceux, qui ne s'attachant bre 5.

REPONSES qu'à la propre & étroite signification d'efficient, pensent qu'il est impossible qu'une chose soit la cause efficiente de soi-même, & ne remarquent ici aucus autre genre de cause, qui ait rapport & analogie avec la cause efficiente, encore dis-je, que ceux-là n'aient pas de coûtume d'entendre autre choie, lorsqu'ils disent que quelque chose est par soy, finon qu'elle n'a point de cau' se; si toutesois ils veulent plûtôt s'are rêter à la chose qu'aux paroles, ils reconnoîtront facilement que la négative du mot par soy, ne procede que de la seule impersection de l'esprit hu main, & qu'elle n'a aucun fondement dans les choses : mais qu'il y en a une autre positive tirée de la verité des chofes, & fur laquelle seule mon at gument est appuié. Car si, par exemple, quelqu'un pense qu'un corps soit par loi, il peut n'entendre par-là autre chole, finon que ce corps n'a point de cause : Et ainsi il n'assure point co qu'il pense par aucune raison positive, mais seulement d'une façon négative, parce qu'il ne connoît aucune cause de ce corps : mais cela témoigne quel que imperfection en son jugement, comme il reconnoîtra facilement après s'il considere que les parties du tems

AUX PREMIERES OBJECTIONS. 36 ne dépendent point les unes des autres, & que partant de ce qu'il a sup-Posé que ce corps jusqu'à cette heure, à été par soi, c'est-à-dire sans cause, il ne s'ensuit pas pour cela qu'il doive estre encore à l'avenir, si ce n'est qu'il y ait en lui quelque puissance réelle & positive, laquelle, pour ainsi dire, le produise continuellement; car alors voiant que dans l'idée du corps, il ne rencontre point une telle puislance, il lui sera aisé d'inferer de-là que ce corps n'est pas par soi : Et ainsi il prendra ce mot, par soi, positivement. De même lorsque nous disons que Dieu est par soi, nous pouvons aussi à la verité entendre cela négati-Vement, comme voulant dire qu'il n'a Point de cause. Mais si nous avons auparavant recherché la cause pourquoi il est, ou pourquoi il ne cesse Point d'eftre, & que considerant l'immense & incompréhensible puissance qui est contenue dans son idée, nous Paions reconnue si pleine & si abondante, qu'en effet elle soit la vraie cause pourquoi il est, & pourquoi il continue ainsi toûjours d'estre, & qu'il n'y en puisse avoir d'autre que celle-là; nous disons que Dieu est par soi ; non plus négativement, mais au contraire the positivement. Car encore qu'il ne soit pas besoin de dire qu'il est la cause efficiente de soi-même, de peur que peut-estre on n'entre en dispute du mot ; néanmoins parce que nous voions que ce qui fait qu'il est par foi, ou qu'il n'a point de cause differente de soi-même, ne procede pas du néant, mais de la réelle, & veritable immensité de sa puissance : Il nous est tout-à-fait loisible de penser qu'il fait en quelque façon la même chose à l'égard de soi-même, que la cause efficiente à l'égard de son effet, & partant qu'il est par soi positivement. Il est aussi loisible à un chacun de s'interroger soi-même, sçavoir si en ce même sens il est par soi; & lorsqu'il ne trouve en soi aucune puissance capable de le conserver seulement un moment ; il conclut avec raison qu'il est par un autre, & même par un autre qui est par soi; pour ce qu'étant icy question du tems présent, & non point du passé, ou du futur, le progrés ne peut pas estre continué à l'infini. Voire même j'ajoûterai ici de plus ( ce que néanmoins je n'ai point écrit ailleurs ) qu'on ne peut pas seulement aller jusqu'à une seconde cause; pour ce que celle qui a tant de puils

AUX PREMIERES OBJECTIONS. 37 dance que de conserver une chose qui est hors de soi, se conserve à plus forte raison soi-même par sa propre puissan-

ce, & ainsi elle est par soi.

Et pour prévenir ici une objection que l'on pourroit faire, à sçavoir que Peut-être celui qui s'interroge ainsi loi-même, à la puissance de se conserver sans qu'il s'en apperçoive ; je dis que cela ne peut estre, & que si cette Puissance étoit en lui, il en auroit necessairement connoissance; car comme Il ne se considere en ce moment que comme une chose qui pense, rien ne Peut estre en lui dont il n'ait, ou ne Puisse avoir connoissance, à cause que toutes les actions d'un esprit (comme leroit celle de se conserver soi-même si elle procedoit de lui) étant des penlées, & partant étant présentes & conhues à l'esprit, celle-là, comme les autres, lui seroit aussi présente & conhue, & par elle il viendroit necessairement à connoître la faculté qui la Produiroit: Toute action nous mehant nécessairement à la connoissance de la faculté qui la produit.

Maintenant lorsqu'on dit que toute Imitation est par une cause, je pense à la verité qu'on entend une chose Vraie, mais qu'on ne l'exprime pas en

RE'PONSES

termes assez propres, & qu'on n'ôte pas la difficulté; car à proprement parler, la limitation eft seulement une négation d'une plus grande perfection, laquelle négation n'est point par une cause, mais bien la chose limitée. Et encore qu'il foit vrai que toute chole est limitée par une cause, cela néanmoins n'est pas de soi manifeste, mais il le faut prouver d'ailleuts Car comme répond fort bien ce Subtil Theologien, une chose peut estre limitée en deux façons, ou parce que celui qui l'a produite ne lui a pas don né plus de perfections, ou parce que fa nature est telle, qu'elle n'en peut recevoir qu'un certain nombre, com me il est de la nature du triangle de n'avoir pas plus de trois côtez : Mais il me semble que c'est une chose de sol évidente, & qui n'a pas besoin de preu ve, que tout ce qui existe, est ou par une cause; ou par soi , comme par une cause: car puisque nous concevons & entendons fort bien, non-seulement Pexistence, mais aussi la negation de l'existence, il n'y a rien que nous puis fions feindre estre tellement par foi; qu'il ne faille donner aucune raison? pourquoi plûtôt il existe, qu'il n'existe point: Et ainh nous devons toujours interpreter ce mot, estre par soy positivement, & comme si c'étoit estre par une cause, à sçavoir par une surabondance de sa propre puissance, laquelle ne peut estre qu'en Dieu seul, ainsi qu'on peut aisément démontrer.

Ce qui m'est ensuite accordé par ce Sçavant Docteur, bien qu'en est il ne reçoive aucun doute, est néanmoins ordinairement si peu consideré, & est d'une telle importance pour tirer toute la Philosophie hors des tenebres où elle semble estre ensevelie, que lorsqu'il le consirme par son autorité, il m'aide

beaucoup en mon dessein. Et il demande ici avec beaucoup de Voice raison, si je connois clairement & dis- l'obie-Unctement l'infini; car bien que j'aie &ion tâché de prévenir cette Objection , nomb. néanmoins elle se présente si facile- 6. ment à un chacun, qu'il est nécessaire que j'y réponde un peu amplement. C'est pourquoi je dirai ici premierement que l'infini, en tant qu'infini, n'est point à la verité compris, mais; que néanmoins il est entendu; car entendre clairement & distinctement qu'une chose est telle, qu'on ne peut du tout point y rencontrer de limites c'est clairement entendre qu'elle

est infinie. Et je mets ici de la distinction entre l'indesini, & l'insini. Et il n'y a rien que je nomme proprement insini, sinon ce en quoi de toutes parts je ne rencontre point de limites, auquel sens Dieu seul est insini; mais pour les choses ou sous quelque consideration seulement je ne voi point de sin , comme l'étenduë des espaces imaginaires, la multitude des nombres, la divisibilité des parties de la quantité, & autres choses semblables, je les appelle indésinies, & non pas insinies, parce que de toutes parts elle ne sont pas sans sin, ny sans limites.

De plus je mets distinction entre la raison formelle de l'infini, ou l'infinité & la chose qui est infinie. Car quant à l'infinité, encore que nous la concevions estre très-positive, nous ne l'entendons neanmoins que d'une façon négative, sçavoir est, de ce que nous ne remarquons en la chose aucune limitation: Et quant à la chose qui est infinie, nous la concevons à la verité positivement, mais non pas selon toute son étenduë; c'est-à-dire que nous ne comprenons pas tout ce qui est intelligible en elle. Mais tout ainsi que lorsque nous jettons les yeux sur la mer, on ne laisse pas de dire que nous

AUX PREMIERES OBJECTIONS. 41 la voions, quoique nôtre veue n'en atteigne pas toutes les parties, & n'en mesure pas la vaste étendue. Et de vrai, lorsque nous ne la regardons que de loin, comme si nous la voulions embraffer toute avec les yeux, nous ne la voions que confusément : Comme aussi n'imaginons - nous que confusement un Chiliogone, lorsque nous tâchons d'imaginer tous ses côtez enlemble; mais lorsque nôtre vûc s'arreste sur une partie de la mer seulement, cette vision alors peut estre fort Claire & fort distincte, comme aussi I'magination d'un Chiliogone, lorf-Ju'elle s'étend seulement sur un ou deux de ses côtez. De même j'avoue avec tous les Théologiens, que Dieu he peut estre compris par l'esprit humain; & même qu'il ne peut estre distinctement connu par ceux qui tâchent de l'embrasser tout entier, & fout à la fois par la pensée, & qui le regardent comme de loin; auquel lens Saint Thomas a dit au lieu cidevant cité, que la connoissance de Dieu est en nous sous une espece de confusion seulement, & comme sous une image obscure : Mais ceux qui Considerent attentivement chacune de les perfections, & qui appliquent toutes les forces de leur esprit à les con templer, non point à dessein de les comprendre, mais plûtôt de les ad mirer, & reconnoître combien elles sont au-delà de toute compréhension, ceux-là, dis-je, trouvent en lui in, comparablement plus de choses, qui peuvent estre clairement & distincte ment connuës, & avec plus de facilité, qu'il ne s'en trouve en aucune de choses creces. Ce que Saint Thomas a fort bien reconnu lui-même en ce lied là, comme il est aisé de voir de ce qu'el l'article suivant il assure que l'existen' ce de Dieu peut estre démontrée. Poul moi toutes les fois que j'ai dit que Die! pouvoit estre connu clairement & dil tinctement, je n'ai jamais entendu par ler que de cette connoissance finie! & accommodée à la perite capacité de nos esprits; aussi n'a-t'il pas été ne cessaire de l'entendre autrement poul la verité des choses que j'ai avancées; comme on verra facilement, si on prend garde que je n'ai dit cela qu'en deu endroits, en l'un desquels il étoit quel tion de sçavoir si quelque chose de réel étoit contenu dans l'idée que nous formons de Dieu, ou bien s'il n'y avoit qu'une négation de chose, (ainli qu'on peut douter, si dans l'idée du

AUX PREMIERES OBJECTIONS. 43 froid, il n'y a rien qu'une négation de chaleur) ce qui peut aifément estre connû, encore qu'on ne comprenme pas l'infini. Et en l'autre j'ai maintenu que l'existence n'appartenoit pas moins à la nature de l'Estre souverainement parfait, que trois côtez appartiennent a nature du triangle: Ce qui se peut aussi affez entendre sans qu'on ait une connoissance de Dieu si étendue, qu'elle comprenne tout ce qui est en lui.

Il compare ici derechef un de mes argumens avec un autre de Saint Voyez Thomas, afin de m'obliger en quel- l'objeque façon de montrer lequel des deux ction, ale plus de force. Et il me femble 7. que je le puis faire sans beaucoup d'en-Vie , parce que Saint Thomas ne s'est Pas servi de cet argument comme sien, & il ne conclut pas la même chose que celui dont je me sers; & enfin je ne m'éloigne ici en aucune façon de l'opinion de cet Angelique Docteur. Car on lui demande, sçavoir, si la connoissance de l'existence de Dieu est h naturelle à l'esprit humain, qu'il ne loit pas besoin de la prouver, c'est-àdire, si elle est claire & manifeste à un chacun , ce qu'il nie , & moi avec lui-Or l'argument qu'il s'objecte à soimême, fe peut ainsi proposer. Lors-

qu'on comprend & entend ce que signifie ce nom Dieu, on entend une chose telle que rien de plus grand ne peut estre conceu ; Mais c'est une chose plus grande d'estre en esfet & dans l'entendement, que d'estre seu-Iement dans l'entendement; Donc, lorsqu'on comprend & entend ce que signifie ce nom Dieu, on entend que Dieu est en effet & dans l'entendement Où il y a une faute manifeste en la forme ; car on devoit feulement conclure. Donc, lorsqu'on comprend & entend ce que signifie ce nom Dieu ? on entend qu'il signifie une chose qu'i qui est en effet , & dans l'entende ment : Or ce qui est signissé par un mot, ne paroît pas pour cela estre Voyez vrai. a Mais mon argument a été tel une in Ce que nous concevons clairement & fance distinctement appartenir à la nature sur ce ou à l'essence, ou à la sorme immua' ble & vraie de quelque chose, cela, dans les peut estre dit ou affirmé avec verité 4. & 6. de cette chose; mais aprés que nous

object. avons affez foigneusement recherche ce que c'est que Dieu, nous conce, vons clairement & distinctement qu'il appartient à sa vraïe & immuable na ture qu'il existe; Donc alors nous pouvons affirmer avec verité qu'il

AUX PREMIERES OBJECTIONS. 45 existe. Ou du moins la conclusion est légitime. Mais la majeure ne se peut aussi nier , parce qu'on est déja demeuré d'accord ci-devant, que tout ce que nous entendons ou concevons clairement & distinctement, est vrai. Il ne reste plus que la mineure, où je confesse que la dissiculté n'est pas petite. Premierement, parce que nous lommes tellement accoûtumez dans toutes les autres choses de distinguer l'existence de l'essence, que nous ne Prenons pas assez garde, comment elle appartient à l'essence de Dieu, plûtôt qu'à celle des autres choses : Et aussi Pour ce que ne distinguant pas assez loigneusement les chosesqui appartiennent à la vraie & immuable essence de quelque chose, de celles qui ne lui sont attribuées. que par la fiction de nôtre entendement : encore que nous appercevious affez clairement que l'existence appartient à l'essence de Dieu; nous ne concluons pas toutefois de-là que Dieu existe, pour ce que nous ne scavons pas si son essence est immuable & vraie, ou si elle a leulement été faite & inventée par hôtre esprit. Mais pour ôter la premiere partie de cette difficulté, il faut faire distinction entre l'existence pof-

nomb.

16

fible & la necessaire; & remarquet que l'existence possible est contenue dans la notion, ou dans l'idée de touses les choses que nous concevons clairement & distinctement, mais que l'existence necessaire n'est contenue que dans l'idée seule de Dieu : Car je ne doute point que ceux qui considereront avec attention cette difference qui est entre l'idée de Dieu, & toutes les autres idées, n'apperçoivent fort bien , qu'encore que nous ne concevions jamais les autres choses, sinon comme existantes, il ne s'ensuit pas neanmoins de-là qu'elles existent, mais seulement qu'elles peuvent exister; parce que nous ne concevons pas qu'il soit necessaire que l'existence actuelle soit conjointe avec leurs au' tres proprietez; mais que de ce que nous concevons clairement que l'exiltence actuelle est necessairement & toujours conjointe avec les attributs de Dieu, il suit de-là necessairement que Dieu existe. Puis pour ôter l'au tre partie de la difficulté, il faut prendre garde que les idées qui ne contiennent pas de vraies & immuables natures, mais seulement de feintes & composées par l'entendement, peuvent estre divisées par l'entendement me-

AUX PREMIERES OBJECTIONS. 47 me, non-seulement par une abstraction ou restriction de sa pensée, mais par une claire & distincte operation; en sorte que les choses que l'entendement ne peut pas ainsi diviser, n'ont Point sans doute été faites ou compolées par lui. Par exemple, lorsque je me represente un Cheval aissé, ou un Lion actuellement existant, ou un triangle inscrit dans un quarré, je consois facilement que je puis aussi tout au contraire, me representer un Cheval qui n'ait point d'aisses, un Lion qui he soit point existant, un Triangle lans quarré: Et partant que ces choles n'ont point de vraies & immuables natures. Mais si je me represente Un Triangle, ou un quarré (je ne parle point ici du Lion ni du Cheval, Pour ce que leurs natures ne nous ont pas entierement connues ) alors certes toutes les choses que je recon-Moîtrai estre contenues dans l'idée du friangle, comme ses trois angles sont gaux à deux droits, &c. Je l'assûterai avec verité d'un Triangle; & d'un quarré, tout ce que je trouverai estre contenu dans l'idée du quarré; Car encore que je puisse concevoir Triangle, en restraignant tellement ma pensée, que je ne conçoive

en aucune façon que ses trois angles font égaux à deux droits, je ne pub pas neanmoins nier cela de lui pal une claire & distincte operation, c'est à-dire, entendant nettement ce que je dis. De plus, si je considere un Triangle inscrit dans un carré, no afin d'attribuer au carré ce qu iap partient seulement au Triangle, of d'attribuer au triangle ce qui appar tient au carré, mais pour examinel seulement les choses qui naissent de conjonction de l'un & de l'autre, nature de cette figure composée di triangle & du carré ne sera pas moin vraïe & immuable, que celle du feul carré, ou du seul triangle. De façon que je pourrai assurer avec verité, que le carré n'est pas moindre que le dou ble du triangle qui lui est inscrit, autres choses semblables qui appar tiennent à la nature de cette figure composée. Mais si je considere que dans l'idée d'un corps très-parfait l'é xistence est contenue, & cela poul ce que c'est une plus grande perfec tion d'estre en effet, & dans l'enten dement, que d'estre seulement dans l'entendement, je ne puis pas de conclure que ce corps très parfal existe, mais seulement qu'il pen

AUX PREMIERES OBJECTIONS. 49 exister. Car je reconnois assez que cette idée a été faite par mon entendement même, lequel a joint ensemble toutes les perfections corporelles; & aussi que l'existence ne resulte point des autres perfections qui sont com-Prises en la nature du corps, pour ce que l'on peut également affirmer ou nier qu'elles existent, c'est-à-dire, les concevoir comme existantes ou non existantes. Et de plus à cause qu'en examinant l'idée du corps, je ne voi en lui aucune force par laquelle il fe Produise, ou se conserve lui-même: Je conclus fort bien que l'existence necessaire, de laquelle seule il est ici question, convient aussi peu à la nature du corps, tant parfait qu'il puisse estre, qu'il appartient à la nature d'une monlagne de n'avoir point de valée, ou à la nature du triangle d'avoir les trois angles plus grands que deux droits. Mais maintenant si nous demandons non d'un corps, mais d'une chose, telle qu'elle puisse estre, qui ait en loi toutes les perfections qui peuvent estre ensemble, scavoir si l'existence doit estre comptée parmi elles. Il est Vrai que d'abord nous en pourrons douter, parce que nôtre esprit qui est fini, n'aïant coûtume de les con-Tome I.

RE'PONSES

siderer que séparées, n'appercevra peut-estre pas du premier coup, combien necessairement elles font jointes entr'elles. Mais si nous examinons soigneusement, sçavoir, Si l'existence convient à l'Estre souverainement puissant, & qu'elle sorte d'existence, nous pourrons clairement & distincte ment connoître, premierement qu'au moins l'existence possible lui convient, comme à toutes les autres choses dont nous avons en nous quelque idée diftincte, même à celles qui font composées par les fictions de nôtre esprit. En aprés, parce que nous ne pouvons penser que son existence est possible; qu'en même tems prenant garde à la puissance infinie, nous ne connoissions qu'il peut exister par sa propre sorce? nous conclurons de-là, que réellement il existe, & qu'il a été de toute éter nité; car il est très-manifeste par la lumiere naturelle, que ce qui peut exister par sa propre force, existe toûjours; Et ainsi nous connoîtrons que l'existence necessaire est contenue dans l'idée d'un Estre souverainement Puissant, non par une fiction de l'en tendement, mais parce qu'il appar tient à la vraie & immuable nature d'un tel Estre, d'exister: Et il nous

AUX PREMIERES OBJECTIONS. CE lera aussi aisé de connoître qu'il est impossible que cet Estre souverainement puissant, n'ait point en soi toutes les autres perfections qui sont contenues dans l'idée de Dieu, ensorte que de leur propre nature, & sans aucune fiction de l'entendement, elles soient toutes jointes ensemble, & existent dans Dieu. Toutes lesquelles choses sont manifestes à celui qui y Pense serieusement, & ne different Point de celles que j'avois déja ci-de-Vant écrites, si ce n'est seulement en la lacon dont elles sont ici expliquées, laquelle j'ai expressément changée Pour m'accommoder à la diversité des esprits. Et je confesserai ici librement que cet argument est tel, que ceux qui ne se ressouviendront pas de toutes les choses qui servent à sa démonstration, le prendront aisément pour un Sophisme; & que cela m'a fait douter au commencement si je m'en devois servir, de peur de donner occalon à ceux qui ne le comprendroient pas, de se défier aussi des autres. Mais pour ce qu'il n'y a que deux voies par lesquelles on puisse prouver qu'il y a un Dieu, sçavoir, l'une par les effets, & l'autre par son essence, ou sa nature même, & cue j'ai ex-

Cij

R E'PONSES pliqué, autant qu'il m'a été possible, la premiere dans la troisiéme Meditation, j'ai crû qu'aprés cela, je ne devois

pas obmettre l'autre.

Woyez

Pour ce qui regarde la distinction l'objecformelle que ce très-docte Theolonombs. gien dit avoir prise de Scot, je répons briévement qu'elle ne differe point de la Modale, & qu'elle ne s'étend que sur les Estres incomplets, lesquels j'ai soigneusement distinguez de ceux qui font complets; & qu'à la verité elle sussit pour faire qu'une chose soit conçue séparement & dil tinctement d'une autre, par une able traction de l'esprit qui conçoive la chose imparfaitement; mais non pas pour faire que deux choses soient con çûes tellement distinctes & séparées l'une de l'autre, que nous entendions que chacune est un Estre complet, & different de toute autre ; Car pour ce1 la il est besoin d'une distinction réelle. Ainfi, par exemple, entre le mou vement & la figure d'un même corps, il y a une distinction formelle, & 10 puis fort bien concevoir le mouve ment, sans la figure, & la figure sans le mouvement, & l'un & l'autre sans. penser particulierement au corps qui se meut, ou qui est figuré. Mais 10

AUX PREMIERES OBJECTIONS. 53 ne puis pas neanmoins concevoir pleinement & parfaitement le mouvement, fans quelque corps auquel ce mouvement soit attache; ni la figure sans quelque corps où réside cette figure; ni enfin je ne puis pas feindre que le mouvement soit en une chose dans laquelle la figure ne puisse estre, ou la figure en une chose incapable de mouvement. De même je ne puis pas concevoir la Justice sans un Juste, ou la misericorde sans un Milericordieux; Et on ne peut pas feindre que celui-là même qui est juste ne Puisse pas estre misericordieux : Mais le conçois pleinement ce que c'est que le corps, (c'est-à-dire, je conçois le corps comme une chose complete ) en pensant seulement que c'est une chose étendue, figurée, mobile, &c. Encore que je nie de lui toutes les choles qui appartiennent à la nature de l'esprit; Et je conçois aussi que l'esprit est une chose complete, qui doute, qui entend, qui veut, &c. Encore que je nie qu'il y air en lui aucune des choles qui sont contenues en l'idée du corps. Ce qui ne se pourroit aucunement faire s'il n'y avoit une distinction réelle entre le corps & l'esprit. Voilà, Messieurs, ce que j'ai eu à

C iii

REPPONSES, &c.
répondre aux Objections subtiles & officieuses de vôtre ami commun. Mais
si je n'ai pas été aslez heureux d'y satisfaire entierement, je vous prie que
je puisse estre averti des lieux qui meritent une plus ample explication, ou
peut-estre même sa censure: Que si
je puis obtenir cela de lui par vôrse
moien, je me tiendrai à tous infiniment vôtre obligé.



## DIR DR PR

SECONDES OBJECTIONS recuëillies par le R. P. Merfenne, de la bouche de divers Theologiens, & Philosophes.

Contre la 2. 3. 4. 5. & 6. Meditation.

## Monsieur,

Puisque pour confondre les nou-Veaux Geans du fiecle, qui osent attaquer l'Auteur de toutes choses, vous avez entrepris d'en affermir le Trône en démontrant son existence, & que votre dessein semble si bien conduit, que les gens de bien peuvent esperer qu'il ne se trouvera desormais perlonne, qui aprés avoir lû attentivement vos Meditations, ne confesse qu'il y a un Dieu Eternel, de qui toutes choses dépendent; Nous avons jugé à propos de vous avertir, & vous Prier tout ensemble, de répandre encore sur de certains lieux, que nous vous marquerons ci-aprés, une telle C iiij

lumiere, qu'il ne reste rien dans tout vôtre ouvrage, qui ne soit, s'il est possible, très-clairement & très-manifestement démontré. Car d'autant que depuis plufieurs années vous avez par de continuelles Meditations tellement exercé vôtre esprit, que les choses qui semblent aux autres obscures & incertaines, vous peuvent paroître plus claires, & que vous les concevez peut-estre par une simple inspection de l'esprit, sans vous appercevoir de l'obseurité que les autres y trouvent, il fera bon que vous soiez averti de celles qui ont besoin d'estre plus clairement & plus amplement expliquées, & démontrées; Et lorsque vous aurez satisfait en ceci, nous ne jugeons pas qu'il y ait gueres personne qui puisse nier que les raisons, dont vous avez commencé la déduction pour la gloire de Dieu, & l'utilité du Public, ne doivent estre prises pour des démonstrations.

Contre - Premierement, vous vous ressoules art, viendrez que ce n'est pas tout de bon 7. & 8. & en verité, mais seulement par une de la 2c. siction d'esprit, que vous avez rejet-Medit. Voyez té, autant qu'il vous a été possible, la rép, tous les santômes des corps, pour nomb 1. conclure que vous êtes seulement une

chose qui pense, de peur qu'après cela vous ne croïez peut-être que l'on puisse conclure qu'en effet & fans fiction, vous n'estes rien autre chose qu'un esprit, ou une chose qui pense; Et c'est tout ce que nous avons trouve digne d'observation touchant vos deux premieres Méditations: dans lesquelles vous faites voir clairement, qu'au moins il est certain que vous qui Pensez, estes quelque chose. Mais arretons-nous un peu ici. Jusques-là, vous connoissez que vous êtes une chose qui pense, mais vous ne sçavez pas encore ce que c'est que cette chole qui pense: Et que sçavez-vous si ce n'est point un corps, qui par ses divers mouvemens & rencontres; fait cette action que nous appellons du nom de pensée ? Car encore que vous croïez avoir rejetté toutes sortes de corps, vous vous estes pû tromper en cela, que vous ne vous estes pas rejetté vous-même, qui peut-estre estes un corps. Car comment prouvez-vous qu'un corps ne peut penser, ou que des mouvemens corporels ne font Point la pensée même ? Et pourquoi tout le système de vôtre corps, que vous croïez avoir rejetté, ou quelques parties d'icelui, par exemple

celles du cerveau, ne pourroient-elles pas concourir à former ces fortes de mouvemens que nous appellons des pensées ? Je suis, dites-vous, une cho se qui pense ? Mais que sçavez-vous! vous n'estes point aussi un mouvement corporel, ou un corps remué.

Contre

Secondement , de l'idée d'un Estre Parric. fouverain, laquelle vous foûtenez ne s. Med. pouvoir estre produite par vous, vous Vovez ofez conclure l'existence d'un Souve la rép. rain Estre, duquel seul peut procedes mombre l'idée qui est en vôtre esprit. Com' me fi nous ne nous trouvions pas en nous un fondement suffisant, sur le quel feul étant appuiez, nous pouvons former cette idée, quoiqu'il n'y eul point de souverain Estre, ou que nous ne sçussions pas s'il y en a un, & que son existence ne nous vint pas même en la pensée : Car ne vois-je pas que moi qui pense, j'ai quelque dégré de perfection? Et ne vois-je pas aussi que d'autres que moi ont un semblable dégré? Ce qui me sert de fondement pour penser à quelque nombre que 60 soit, & ainfi pour ajoûter un dégre de perfection à un autre jusqu'à l'in ini; tout de même que bien qu'il n'y eût au monde qu'un dégré de chaleul ou de lumiere, je pourrois neanmoins

SECONDES. en ajoûter & en feindre toujours de nouveaux jusqu'à l'infini. Pourquoi Pareillement ne pourrai-je pas ajoùter à quelque dégré d'estre que j'ap-Perçois estre en moi, tel autre dégré que ce soit, & de tous les dégrez capables d'estre ajoûtez, former l'idée d'un eltre parfait. Mais, dites-vous, l'effet ne peut avoir aucun dégré de perfec. tion, ou de réalité, qui n'ait été auparavant dans sa cause; Mais (outre que nous voions tous les jours que les mouches, & plusieurs autres animaux, comme aussi les plantes, sont produites par le Soleil, la pluie, & la terre, dans lesquels il n'y a point de vie comme en ces animaux, laquelle vie est Plus noble qu'aucun autre degré purement corporel, d'où il arrive que l'effet tire quelque réalité de sa cause, qui néanmoins n'étoit pas dans sa caule:) Mais dis-je, cette idée n'est rien autre chose qu'un être de raison, qui n'est pas plus noble que vôtre esprit qui la conçoit. De plus, que sçavezvous si cette idée se sût jamais offerte à vôtre esprit, si vous eussiez passé toute vôtre vie dans un desert, & non Point en la compagnie de personnes squantes: & ne peut-on pas dire que vous l'avez puisée des pensées que vous

avez eues auparavant, des enseignemens des livres, des discours & entretiens de vos amis, &c. & non pas de vôtre esprit seul, ou d'un souverain Estre existant ? Et partant , il faut prouver plus clairement que cette idée ne pourroit être en vous, s'il n'y avoit point de souverain Estre; & alors nous ferons les premiers à nous rendre à vôtre raisonnement, & nous y donnerons 10u; les mains. Or, que cette idée procede de ces notions anticipées, cela paroît, ce semble, assez clairement, de ce que les Canadiens, les Hurons, & les autres hommes Sauvages, n'ont point en eux une telle idée, laquelle vous pouvez même former de la connoissance que vous avez des choses corporelles; en sorte que vôtre idée ne represente rien que ce monde corporel, qui embraffe toutes les perfections que vous sçauriez imaginer : De forte que vous ne pouvez conclure autre chose, sinon, qu'il y a un être corporel très-parfait, si ce n'est que vous ajoûtiez quelque chose de plus, qui éleve nôtre esprit jusqu'à la connoissance des choses spirituelles, ou incorporelles. Nous pouvons ici encore dire que l'idée d'un Ange peut être en vous, aussi bien que celle d'un

SECONDES. Estre très-parfait, sans qu'il soit besoin Pour cela qu'elle soit formée en vous Par un Ange-réellement existant, bien que l'Ange soit plus parfait que vous. Mais je dis de plus, que vous n'avez Pas l'idée de Dieu, non plus que celle d'un nombre, ou d'une ligne infinie; laquelle quand vous pourriez avoir, ce nombre néanmoins est entierement Impossible: Ajoûtez à cela que l'idée de l'unité & simplicité d'une seule perlection, qui embrasse & contienne toutes les autres, se fait seulement par Poperation de l'entendement qui railonne, tout ainsi que se sont les unitez universelles, qui ne sont point dans les choses, mais seulement dans l'en-

En troisième lieu. Puisque vous n'êres pas encore assuré de l'existence de Dieu, & que vous dites néanmoins l'artique vous ne sçauriez être assûré d'au- cle 7.de cune chose, ou que vous ne pouvez la 2. rien connoître clairement & distincte- Med. ment, si premierement vous ne con- la réhoissez certainement & clairement que ponse, Dieu existe: Il s'enswit que vous ne nombre cavez pas encore que vous êtes une 3. chose qui pense, puisque selon vous,

tendement, comme on peut voir par Punité generique, transcendantale,

cette connoissance dépend de la connoissance claire d'un Dieu existant, la quelle vous n'avez pas encore démontrée, aux lieux où vous concluez que vous connoissez clairement ce que vous êtes.

Ajoûtez à cela qu'un Athée connoît Con clairement & distinctement, que les trois angles d'un triangle sont égaus à deux droits; quoique néanmoins soit fort éloigné de croire l'existence de Dieu, puisqu'il la nie tout-à-fait! Voiez parce, dit-il, que si Dieu existoit, y auroit un souverain Estre, & ul nombre souverain Bien, c'est-à-dire, un inst ni; Or, ce qui est infini en tou genre de perfection, exclut tout au tre chose que ce soit, non seulement toute sorte d'être & de bien , mass aussi toute sorte de non être & de mal; & néanmoins il y a plusieurs êtres, & plusieurs biens: Comme aus plusieurs non êtres, & plusieurs mausi A laquelle objection nous jugeons propos que vous répondiez, afin qu'il ne reste plus rien aux Impies à object ter, & qui puisse servir de prétexte

à leur impieté.

S. En quatrième lieu. Vous niez que tre

Dieu puisse mentir, ou décevoir; quoi que néanmoins il se trouve des Scolass

SECONDES. tiques qui tiennent le contraire, com-l'artime Gabriel, Ariminensis, & quelques cle 44. autres qui pensent que Dieu ment, Med.& absolument parlant, c'est-à-dire, qu'il l'artilignifie quelque chose aux hommes cle 3. contre son intention, & contre ce qu'il dela 4. a decreté & résolu; comme lorsque Voiez fans ajoûter de condition, il dit aux la ré-Ninivites par fon Prophete, Encore ponfe, quarante jours, & Ninive Sera Subver- nombre tie; Et lorsqu'il a dit plusieurs autres ' choses qui ne sont point arrivées, parce qu'il n'a pas voulu que telles paroles répondissent à son intention, ou à son decret. Que s'il a endurci & aveuglé Pharaon, & s'il a mis dans les Pro-Phetes un esprit de mensonge; comment pouvez-vous dire que nous ne Pouvons être trompez par lui? Dieu he peut-il pas se comporter envers les hommes, comme un Medecin envers fes malades, & un pere envers les enfans, lesquels l'un & l'autre trompent si souvent, mais toujours avec prudence & utilité; Car fi Dieu nous montroit la verité toute nue; Quel œil ou plûtôt quel esprit auroit assez de force pour la supporter?

Combien qu'à vrai dire il ne soit Pas necessaire de seindre un Dieutrom-Peur, asin que vous soiez déçà dans tre

l'arti- les choses que vous pensez connoître clairement & distinctement, vû que de la 3. la cause de cette déception peut être Voïez en vous, quoique vous n'y songiez seula ré- lement pas. Car que sçavez-vous ponse, vôtre nature n'est point telle, qu'elle nombre se trompe toûjours, ou du moins sort fouvent ? Et d'où avez-vous appris que touchant les choses que vous pensez connoître clairement & distinctement, il est certain que vous n'êtes jamais trompé, & que vous ne le pouvez être? Car combien de fois avons-nous vil que des personnes se sont trompées en des choses qu'elles pensoient voir plus clairement que le Soleil? Et partant, ce principe d'une claire & distincte connoissance, doit être expliqué si clair rement & a distinctement, que per sonne desormais, qui ait l'esprit ras sonnable, ne puisse être déceu dans les choses qu'il croira scavoir claire ment & distinctement; autrement nous ne voions point, encore que nous puissions répondre avec certitude de la verité d'aucune chose.

En cinquiéme lieu. Si la volonté ne peut jamais faillir, ou ne pêche point, les ar-lorsqu'elle suit, & se laisse conduire ticles 4. par les lumieres claires & distinctes 20. de l'esprit qui la gouverne, & si au

SECONDES. contraire elle se met en danger de de la faillir, lorfqu'elle poursuit & embrasse 4 Med. les connoissances obscures & confuses la réde l'entendement; prenez garde que ponse, de-là il semble que l'on puisse inferer nombre que les Turcs & les autres infideles, 7. non seulement ne pêchent point lorsqu'ils n'embrassent pas la Religion Chrétienne & Catholique; mais même qu'ils pêchent lorsqu'ils l'embrafent, puisqu'ils n'en connoissent point verité, ni clairement ni distinctement. Bien plus, si cette regle que Vous établissez est vraie, il ne sera permis à la volonté d'embrasser que sort Peu de choses, vû que nous ne connoisons quasi rien avec cette clarté & finction que vous requerez, pour Ormer une certitude qui ne puisse estre lujette à aucun doute. Prenez donc garde, s'il vous plaist, que voulant affermir le parti de la verité, vous le prouviez plus qu'il ne faut, & qu'au 8.

de l'appuier vous ne la renversiez. Contre En sixième lieu. Dans vos réponses donnée précedentes objections, il semble aux que vous aïez manqué de bien tirer preconclusion, dont voici l'argument. micres Ce que clairement & distinctement nous Objeceentendons appartenir à la nature, ou à souessence, on à la forme immuable & chant

de

l'exis- vraie de quelque chose, cela peut être dit ou affirme avec verité de cette chose; Mais (aprés que nous avons soignes n 6. sement observé ce que c'est que Dieu) Voiez nous entendons clairement & distintte ment qu'il appartient à sa vraie & imponle, muable nature, qu'il existe; Il faudroit nombre conclure: Donc (après que nous avons assez soigneusement observé ce que c'est que Dieu) nous pouvons dire ou affirmer cette verité, qu'il appartient à la nature de Dieu qu'il existe. D'oil il ne s'ensuit pas que Dieu existe en effet : mais seulement qu'il doit existes si sa nature est possible, ou ne repugne point; c'est-à-dire, que la nature, ou l'essence de Dieu ne peut estre conçue sans existence, en telle sorte que cette essence est, il existe réellements ce qui se rapporte à cet argument que d'autres proposent de la sorte: S'a n'implique point que Dieu soit, il est certain qu'il existe; Or, il n'implique point qu'il existe: Donc, &c. Mais on est en question de la mineure, scavoir, qu'il n'implique point qu'il existe, la verité de laquelle quelques uns de nos adversaires revoquent el doute, & d'autres la nient. De plus, cette clause de vôtre raisonnement (aprés que nous avons assez clairement SECONDES.

reconnu ou observé ce que c'est que Dien) est supposée comme vraïe, dont tout le monde ne tombe pas encore d'accord, vû que vous avouez vous-même que vous ne comprenez l'infini qu'-Imparfaitement; Le même faut-il dire de tous ses autres atttibuts; Car tout ce qui est en Dieu étant entiérement inhni, quel est l'esprit qui puisse com-Prendre la moindre chose qui soit en Dieu, que très-imparfaitement? Comment donc pouvez-vous avoir affez clairement & d'stinctement observé ce que c'est que Dieu?

En septiéme lieu. Nous ne trouvons pas un seul mot dans vos Meditations touchant l'immortalité de l'ame l'artide l'homme, laquelle néanmoins vous de la 6. deviez principalement prouver, & en Med. laire une très-exacte démonstration Voïez Pour confondre ces personnes indignes la ré. de l'immortalité, puisqu'ils la nient, pouse, & que peut-être ils la détestent. Mais 9. Outre cela nous craignons que vous h'aïez pas encore assez prouvé la distinction qui est entre l'ame & le corps de l'homme, comme nous avons deja remarqué en la premiere de nos Observations; à laquelle nous ajoûtons qu'il ne semble pas que de cette distinction de l'ame d'avec le corps, il

68 OBJECTIONS SECONDES. s'ensuive qu'elle soit incorruptible of immortelle: Car qui sçait si sa natuse n'est point limitée selon la durée de la vie corporelle; Et si Dieu n'a point tellement mesuré ses sorces & son existence, qu'elle sinisse avec le corps.

Voilà, Monsieur, les choses aut quelles nous desirons que vous appor tiez une plus grande lumiere, afin que la lecture de vos très-fubtiles, & com me nous estimons très-veritables Me ditations soit profitable à tout le mon de. C'est pourquoi ce seroit une chole fort utile, si à la fin de vos solutions, après avoir premierement avance quelque définitions, demandes, axiomes, vous concluïez le tout se Ion la méthode des Geometres, en la quelle vous êtes si bien versé, afin que tout d'un coup, & comme d'une seule œillade, vos Lecteurs y puissent voir dequoi se satisfaire, & que vous remplissiez leur esprit de la connoil sance de la Divinité.



REPONSES DE L'AUTEUR aux fecondes Objections recueillies de plusieurs Théologiens, & Philosophes, par le R.P. Mersenne.

Contre la 2. 3. 4. 5. & 6. Méditation.

## Messieurs,

C'est avec beaucoup de satisfaction que j'ay sû les observations que vous avez saites sur mon petit Traité de la fait connoître la bien-veillance que vous avez pour moy, vôtre pietéenvers Dieu, & le soin que vous prenez pour l'avancement de sa gloire; et je ne puis que je ne me réjoinsse non culement de ce que vous avez jugé mais aussi dignes de vôtre censure, mais aussi de ce que vous n'avancez tien contre elles, à quoi il ne me semble que je pourrai répondre assez saichement,



En premier lieu, vous m'avertisset Voicz de me ressouvenir, que ce n'est pas tout l'objec- de bon & en verite, mais seulement pat une fiction d'esprit, que j'ai rejetté les nombre 1. idées, ou les fantômes des corps pour conclure que je suis une chose qui pen-Se, de peur que peut-estre je n'estimt qu'il suit de-là que je ne suis qu'unt chose qui pense. Mais j'ai déja fait voll dans ma seconde Méditation, que Je m'en étois affez souvenu, vû que j'y al mis ces paroles. Mais aussi peut-il av river que ces mêmes choses que je sup pose n'être point, parce qu'elles mesont inconnues, ne sont point en effet diffe rentes de moi que je connois : Je n'el Sçai rien, je ne dispute pas maintenan de cela, &c. Par lesquelles j'ai voulu expressément avertir le Lecteur, que je ne cherchois pas encore en ce lieu' là si l'esprit étoit different du corps mais que j'examinois seulement celles de ses proprietez, dont je puis avoil une claire & assurée connoissance. El d'autant que j'en ai là remarqué plu heurs, je ne puis admettre fans dil tinction, ce que vous ajoûtez ensuite Que je ne sçai pas néanmoins ce que

c'est qu'une chose qui pense. Car bien

que j'avoue que je ne sçavois pas en

core fi cette chose qui pense n'étoit

AUX SECONDES OBJECTIONS. Point differente du corps, ou si elle l'étoit, je n'avoue pas pour cela que le ne la connoissois point; car qui a Jamais tellement connu aucune chose, qu'il sçût n'y avoir rien en elle que cela même qu'il connoissoit? Mais nous Pensons d'autant mieux connoître une chose, qu'il y a plus de particularitez en elle que nous connoissons; ainsi nous avons plus de connoissance de ceux avec qui nous conversons tous les jours, que de ceux dont nous ne conhoissons que le nom, ou le visage, & toutefois nous ne jugeons pas que Ceux-ci nous soient tout-à-fait inconhus: auquel sens je pense avoir assez démontré, que l'esprit considerésans les choses que l'on a de coûtume d'attribuer au corps, est plus connu que le corps consideré sans l'esprit : Et c'est tout ce que j'avois dessein de prouver en cette feconde Méditation.

Mais je vois bien ce que vous voulez dire, c'est-à-sçavoir, que n'aïant écrit que six Méditations touchant la premiere Philosophie, les Lecteurs s'étonneront que dans les deux premieles je ne conclue rien autre chose que ce que je viens de dire tout maintehant, & que pour cela ils les trouveront trop steriles, & indignes d'a72 REPONSES
voir été mises en lumiere. A quoi se
répons seulement que je ne crains pas
que ceux qui auront lu avec jugement
le reste de ce que j'ai écrit, aient
occasion de soupçonner que la matiere

occasion de soupçonner que la matie, m'ait manqué; mais qu'il m'a semble très-raisonnable, que les choses qui demandent une particuliere attention & qui doivent estre considerées séparement d'avec les autres, fussent miss

dans des Méditations separées. C'est pourquoi ne sçachant rien de plus utile pour parvenir à une ferme & assurée connoissance des choses, que si auparavant que de rien établir on s'accoutume à douter de tout, & principalement des choses corporelles, en core que j'eusse vû il y a long-tems plusieurs Livres écrits par les Scep tiques, & Académiciens touchant cet te matiere, & que ce ne fût pas sans quelque dégoût que je remâchois une viande si commune, je n'ai pû touteso! me dispenser de lui donner une Me ditation toute entiere; Et je voudrois que les Lecteurs n'emploiassent pas feulement le peu de tems qu'il faut pour la lire, mais quelques mois, ou du moins quelques Semaines, à con siderer les choses dont elle traite, au paravant que de passer outre : Cas Aux secondes Objections 73.

ainsi je ne doute point qu'ils ne fissent bien mieux leur profit de la lecture du reste.

De plus, à cause que nous n'avons eu Jusques ici aucunes idées des choses qui appartiennent à l'esprit, qui n'aient été très-confuses, & mêlées avec les idées des choses sensibles; & que ç'a été la premiere & principale cause pourquoi on n'a pû entendre affez clairement aucune des choses qui se lont dites de Dieu & de l'ame. J'ai Pensé que je ne serois pas peu, si je montrois comment il faut distinguer les Proprietez ou qualitez de l'esprit, des Proprietez ou qualitez du corps, & comment il les faut reconnoître; car encore qu'il ait déja été dit par pluheurs, que pour bien concevoir les choses immaterielles, ou Metaphysiques, il faut éloigner son esprit des ens, neanmoins personne, que je sçache, n'avoit encore montré par quel moyen cela se peut saire. Or le vrai, de à mon jugement l'unique moien Pour cela est contenu dans ma seconde Meditation; mais il est tel que ce n'est pas assez de l'avoir envisageune lois, il le faut examiner souvent & le considerer long-tems, afin que l'habiude de confondre les choses intellec-

Tome I.

Vous demandez ici comment je de montre que le corps ne peut penser mais pardonnez-moi, si je répons que je n'ai pas encore donné lieu à cette question, n'aiant commencé à en tral ter que dans la fixiéme Meditation, par ces paroles. C'est affez que je puil se clairement & distinctement conceved une chose sans une autre, pour estre cete tain que l'une est distincte ou different te de l'autre, &c. Et un peu après Encore que j'aye un corps qui me sol fort étroitement conjoint; neanmoin parce que d'un côté j'ai une claire distincte idée de moi-même, en tant que je suis seulement une chose qui pense & non étendue, & que d'un autre une claire & distincte idée du corps en tant qu'il est seulement une chose étendue, & qui ne pense point. Il vertain que moi, c'est-à-dire mon prit, ou mon ame par laquelle jo suit

AUX SECONDES OBJECTIONS. 75 ce que je suis, est entierement & veritablement distincte de mon corps, & que elle peut estre, ou exister jans lui. A quoi il est aisé d'ajoûter. Tout ce qui peut penser est esprit, ou s'appelle esprit. Mais puisque le corps & l'esprit sont réellement distincts, nul corps n'est esprit. Donc nul corps ne peut penser.

Et certes je ne voi rien en cela que vous puissiez nier; car nierez-vous qu'il suffit que nous concevions claitement une chose sans un autre, pour squoir qu'elles font réellement diftinctes ? Donnez-nous donc quelque Igne plus certain de la distinction réelle, si toutefois on en peut donner aucun. Car que direz-vous? Sera-ce que ces choses-là sont réellement disunctes, chacune desquelles peut exister sans l'autre? Mais derechef je vous demanderai, d'où vous connoissez qu'une chose peut exister sans une autre? Car afin que ce soit un signe de distinction, il est nécessaire qu'il soit connu.

Peut-estre direz-vous que les sens vous le font connoître, parce que vous voiez une chose en l'absence de l'aute, ou que vous la touchez, &c. Mais la soi des sens est plus incertaine que celle de l'entendement; & il se peut

faire en plusieurs façons qu'une seule & même chose paroisse à nos sens sous diverses formes, ou en plusieurs lieux, ou manieres, & qu'ainsi elle soit prile pour deux. Et enfin si vous vous ressous venez de ce qui a été dit de la cire à la fin de la seconde Meditation, vous scau rez que les corps mêmes ne sont pas pro prement connus par les sens, mais pal le seul entendement; en telle sorte que sentir une chose sans une autre, n'est rien autre chose sinon avoir l'idée d'une chose, & sçavoir que cette idée n'elt pas la même que l'idée d'un autre: Of cela ne peut estre connu d'ailleurs, que de ce qu'une chose est conçue sans l'au tre; & cela ne peut estre certainement connu, si l'on n'a l'idée claire & distin' cte de ces deux choses : Et ainsi ce signe de réelle distinction doit estre rédul au mien pour estre certain.

Que s'il y en a qui nient qu'ils a'ient des idées distinctes de l'esprit & du corps, je ne puis autre chose que les prier de considerer assezatentivement les choses qui sont contenues dans cet te seconde Meditation; & de remarquer que l'opinion qu'ils ont que les parties du cerveau concourent avec l'esprit pour sormer nos pensées, n'est sondée sur aucune raison positive, mais

Aux secondes Objections. 77 feulement sur ce qu'ils n'ont jamais experimenté d'avoir été sans corps, & qu'assez fouvent ils ont été empêchez par lui dans leurs operations; & c'est le même que si quelqu'un, de ce que des son enfance il auroit eu des lers aux pieds, estimoit que ces fers fissent une partie de son corps, & qu'ils lui sussent maccher.

En second lieu, lorsque vous dites, Lugnous trouvons de nous-même un Voicz sondement suffisant pour former l'idée de l'object Dien, vous ne dites rien de contraire à tion, mon opinion. Car j'ai dit moi-même pag 18. en termes exprès à la fin de la troi- bre 2. heme Meditation : Que cette ides est née avec moi, & qu'elle ne me vient Point d'ailleurs que de moi-même. J'avoue aussi, que nous la pourrions former encore que nous ne scussions pas qu'il y a un souverain Estre, mais non Pas si en effet il n'y en avoit point; car au contraire j'ai averti, que toute la force de mon argument consiste en ce qu'il ne se pourroit faire que la faculté de former cette idée fût en mois si je n'avois été créé de Dieu.

Et ce que vous dites des mouches à desplantes & c. ne prouve en aucune açon que quelque degré de perfection peut estre dans un esset, qui n'ait

D iii

R E'PONSES point été auparavant dans sa cause Car, ou il est certain qu'il n'y a point de perfection dans les animaux qui n'ont point de raison, qui ne se rencontre aussi dans les corps inanimez, ou s'il y en a quelqu'une, qu'elle leut vient d'ailleurs; & que le Soleil, pluie, & la terre, ne sont point les causes totales de ces animaux. Et ce Téroit une chose fort éloignée de raison, si quelqu'un de cela seul qu'il ne connoît point de cause qui con coure à la generation d'une mouche, & qui ait autant de degrez de per' fection qu'en a une mouche, n'étant pas cependant assuré qu'il n'y en ait point d'autres que celles qu'il con' noît, prenoit de-là occasion de doutes d'une chose, laquelle, comme je di rai tantôt plus au long, est manifest

A quoi j'ajoûte que ce que vous objectez icy des mouches étant tiré de la consideration des choses materielles, ne peut venir en l'esprit de ceux qui suivant l'ordre de mes Meditations, détourneront leurs pensées des choses sensibles, pour commencer à Philos

par la lumiere naturelle.

fopher.

Il ne me semble pas aussi que vons prouviez rien contre moi, en disant

AUX SECONDES OBJECTIONS. Que l'idée de Dieu qui est en nous, n'est qu'un estre de raison ; Car cela n'est Pas vrai si par un estre de raison l'on entend une chose qui n'est point; mais seulement si toutes les operations de l'entendement sont prises pour des Estres de raison, c'est-à-dire pour des Estres qui partent de la raison; auquel sens tout ce monde peut aussi estre appellé un estre de raison Divine, c'est-à-dire une estre créé par un imple acte de l'entendement Divin. Et jai déja suffisamment averti en Plusieurs lieux, que je parlois seulement de la perfection, ou réalité ob-Jective de cette idée de Dieu, laquelle he requiert pas moins une cause, qui contienne en effet tout ce qui n'est contenu en elle qu'objectivement, ou par representation, que fait l'artifice objectif, ou represente, qui est en l'idée que quelque artilan a d'une machine fort artificielle.

Et certes je ne vois pas que l'on puisse rien ajoûter pour faire connoîtreplus clairement que cette idée ne peut être en nous, si un souverain Estre n'existe; si ce n'est que le Lecteur prenant garde de plus prés aux choses que j'ai déja écrites, se délivre lui-même des préjugez qui offusquent peut-estre sa lu-

D iiij

miere naturelle, qu'il s'accoûtume a donner créance aux premieres notions, dont les connoillances font si vraies & si évidentes, que rien ne le peut être davantage, plûtôt qu'à des opinions obscures & faustes, mais qu'un long usage a prosondément gravées en nos

esprits.

Car, qu'iln'y ait rien dans un effet, qui n'ait été d'une semblable ou plus excellente façon dans fa cause, c'ell une premiere notion, & si évidente qu'il n'y en a point de plus claire; & cette autre commune notion, que do rien, rien ne se fait, la comprend en foll parce que si on accorde qu'il y ait quelque chose dans l'effet , qui n'all point été dans sa cause, il faut aussi demeurer d'accord que cela procedo du néant ; Et s'il est évident que le néant ne peut estre la cause de quel que chose, c'est seulement parce que dans cette cause il n'y auroit pas la même chofe que dans l'effet.

C'est aussi une premiere notion quo toute la réalité, ou toute la perfection, qui n'est qu'objectivement dans les aidées, doit estre formellement ou éminemment dans leurs causes; Et toute l'opinion que nous avons jamais eué de l'existence des choses qui sont hors de

nôtre esprit, n'est appuyée que sur elle seule. Car d'où nous a pû venir le soupeon qu'elles existoient, sinon de cela seul que leurs idées venoient par les sens frapper nôtre esprit?

Or qu'il y ait en nous quelque idée d'un Estre souverainement puissant, & par ait, & aussi que la réalité oblective de cette idée ne se trouve point en nous, ni formellement, ni émihemment, cela deviendra manifeste à ceux qui y penseront serieusement, & qui voudront avec moi prendre la Peine d'y mediter: Mais je ne le sçaulois pas mettre par force en l'esprit de ceux qui ne liront mes Meditations que comme un Roman, pour se desennuier, & sans y avoir grande attention. Or de tout cela on conclud trés-manifestement que Dieu existe. Et toutefois en faveur de ceux dont la lumiere naturellee est si foible, qu'ils he voient pas que c'est une premiere notion, Oue toute la perfection qui est objectivement dans une idée, doit estre l'éellement dans quelqu'une de ses causes: le l'ai encore démontre d'une façon Plus aifée à concevoir, en montrant que l'esprit qui a cette idée ne peut Pas exister par soi-même; & partant Je ne vois pas ce que vous pourriez deRE'PONSES

sirer de plus pour donner les mains ainsi que vous avez promis.

Je ne vois pas aussi que vous prouviel rien contre moi, en disant que j'ai peut estre receu l'idée qui me represent Dieu, des pensées que j'ai en aupari vant, des enseignemens des livres, de discours & entretiens de mes amis, 00 & non pas de mon esprit seul. Car mon argument aura toûjours la même for ce, si m'adressant à ceux de qui 1001 dit que je l'ai reçûe, je leur demandi s'ils l'ont par eux-mêmes, ou bien pal autrui, au lieu de le demander de moi-même, & je conclurai toûjour que celui-là est Dieu, de qui elle el premierement dérivée.

Quant à ce que vous ajoûtez el ce lieu-là, qu'elle peut estre forme de la confideration des choses corpo relles, cela ne me femble pas plus vrai-semblable ; que si vous disses que nous n'avons aucune faculté poul ouir, mais que par la seule vue de couleurs nous parvenons à la connoissance des sons. Car on peut dit qu'il y a plus d'analogie, ou de raf port entre les couleurs & les sons qu'entre les choses corporelles, Dieu; & lorsque vous demandez que j'ajoûte quelque chose qui nous éleve

AUX SECONDES OBJECTIONS. Jusqu'à la connoissance de l'estre immateriel, ou spirituel, je ne puis mieux faire que de vous renvoier à ma seconde Meditation, afin qu'au moins vous connoissiez qu'elle n'est Pas tout-à-fait inutile; Car que pourrois-je faire ici par une ou deux periodes, si je n'ai pû rien avancer par un long discours préparé seulement Pour ce sujet, & auquel il me semble n'avoir pas moins apporté d'industrie, qu'en aucun autre écrit que l'aie publié.

Et encore qu'en cette Meditation l'aie seulement traité de l'esprit humain, elle n'est pas pour cela moins utile à faire connoître la difference qui est entre la nature divine, & celle des choses materielles. Car je veux bien ici avoiier franchement, que l'idée que nous avons par exemple, de l'entendement Divin, ne me semble Point differer de celle que nous avons de nôtre propre entendement, finon leulement comme l'idée d'un nembre Infini differe de l'idée du nombre binaire, ou du ternaire; & il en est de même de tous les attributs de Di u, dont nous reconnoissons en nous quelque vestige.

Mais outre cela nous concevens en

Dvi

Aux secondes Objections. 85 idée n'étoit rien autre chose en nous qu'une siction.

Et elle ne seroit pas aussi conceue si exactement de même façon de tout le monde : Car c'est une chose trés-remarquable, que tous les Métaphysiclens s'accordent unanimement dans la description qu'ils font des attributs de Dieu, (au moins de ceux qui peu-Vent estre connûs par la seule raison humaine ) en telle sorte qu'il n'y a aucune chose Physique, ni sensible, aucune chose dont nous aions une idée h expresse, & si palpable touchant la nature de laquelle il ne se rencontre chez les Philosophes une plus grande diversité d'opinions, qu'il ne s'en rencontre touchant celle de Dieu.

Et certes jamais les hommes ne pourroient s'éloigner de la vraie connoissance de cette Nature Divine, s'ils vouloient feulement porter leur attention sur l'idée qu'ils ont de l'Estre souverainement parfait. Mais ceux sui mélent quelques autres idées avec celle-là, composent par ce moien un Dieu Chimerique, en la nature duquel il y a des choses qui se contratient, & après l'avoir ainsi composé, ce n'est pas merveille s'il nient qu'un tel Dieu, qui leur est representé par

une fausse idée, existe. Ainsi, lors que vous parlez ici d'un Estre corporel très-parfait, si vous prenez le nom de très-parfait absolument; en sorte que vous entendiez que le corps elt un Estre dans lequel toutes les perfections se rencontrent, vous dites des choses qui se contrarient ; d'autant que la nature du corps enferme plufieurs imperfections; par exemple, que le corps soit divisible en parties, que chacune de ses parties ne soit pas l'autre, & autres semblables; car c'est une chose de soi maniseste, que c'est une plus grande perfection de ne pou voir estre divisé, que de le pouvoit estre, &c. Que si vous entendez seu lement ce qui est trés-parfait dans le genre de corps , cela n'est point le vrai Dieu.

Ce que vous ajoûtez de l'idée d'un Ange laquelle est plus parsaite que nous, à sçavoir, qu'il n'est pas besoin qu'elle ait été mise en nous par un Ange, j'en demeure aisément d'accord Car j'ai déja dit moi-même dans la troiséme Meditation, qu'elle peut êrre composée des idées que nous avons de Diewer de l'homme. Et cela ne m'est en aucune saçon contraire.

Quant à ceux qui nient d'avoir en

AUX SECONDES OBJECTIONS. cux l'idée de Dieu, & qui au lieu d'elle forgent quelque Idole, &c. ceux-là, dis-je, nient le nom, & accordent la chose; car certainement je ne pense Pas que cette idée soit de même nature que les images des choses materielles dépeintes en la fantailie; mais au contraire je crois qu'elle ne peut etre concûë que par l'entendement seul & qu'en effet elle n'est que cela même que nous appercevons par son moyen; loit lorsqu'il conçoit, soit lorsqu'il juge, loit lorsqu'il raisonne. Et je prétens maintenir que de cela seul que quelque perfection qui est au-dessus de moi, devient l'objet de mon entendement, en quelque façon que ce foit qu'elle le presente à lui; par exemple, de cela seul que j'apperçois que jene puis Jamais en nombrant arriver au plus grand de tous les nombres, & que de-là je connois qu'il y a quelque choie en matiere de nombrer qui surpasse mes forces, je puis conclure necessairement, non pas à la verité qu'un nombre inhni existe, ni aussi que son existence Implique contradiction, comme vous dites; mais que cette puissance que j'ai de comprendre qu'il y a toûjours quelque chofe de plus à concevoir dans le Plus grand des nombres, que je ne puis

parfait que je ne suis.

Et il importe fort peu qu'on donne le nom d'Idée à ce concept d'un nombre indéfini, ou qu'on ne le lui donne pas. Mais pour entendre quel est cet Estre plus parfait que je ne suis, & si ce n'est point ce même nombre dont je ne puis trouver la fin, qui est réel lement existant, & infini, ou bien s'c'est quelqu'autre chose, il faut const derer toutes les autres perfections, lesquelles, outre la puissance de me donner cette idée, peuvent estre en la même chose en qui est cette puissance; Et ainsi on trouvera que cette chose est Dieu.

Enfin, lorsque Dieu est dit estre in concevable, cela s'entend d'une pleine & entiere conception, qui comprenne & embrasse parfaitement tout ce qui est en lui, & non pas de cette mediocre & imparfaite qui est en nous, laquelle néanmoins sussit pour connoître qu'il existe. Et vous ne prouvez rien contre moi, en disant que l'idée de l'unité de toutes les persections qui sont en Dieu est formée de la même saçon qua l'unité generique, & celle des autres

universaux. Mais néanmoins elle en est fort differente; car elle dénote une particuliere, & positive perfection en Dieu, au lieu que l'unité generique n'ajoûte rien de réel à la nature de chaque individu.

En troisième lieu. Où j'ai dit que hous ne pouvons rien sçavoir certai- Voyez hement, si nous ne connoissons pre-Pobjemierement que Dieu existe: J'ai dit ction, en termes exprès, que je ne parlois que nomb. de la science de ces conclusions, dont 3. la memoire nous peut revenir en l'esprit, lorsque nous ne pensons plus aux raisons d'ou nous les avons tirées. Car la conhoissance des premiers principes ou axiomes, n'a pas accoûtume d'estre ap-Pellée science par les Dialecticiens. Mais quand nous appercevons que nous Commes des choses qui pensent, c'est premiere notion qui n'est tirée d'aucun syllogisme: Et lorsque quelqu'un dit, je pense donc, je suis, ou J'existe: il ne conclut pas son existence de fa pensée, comme par la force de quelque syllogisme, mais comme une chose connuë de soi, il la void par une simple inspection de l'esprit; comme paroît de ce que s'il la déduisoit d'un syllogisme, il auroit dû aupara-Vant connoître cette Majeure; Tout

ce qui pense est, ou existe, mais au con traire elle lui est enseignée de ce qu'il sent en lui-même qu'il ne se peut pas faire qu'il pense, s'il n'existe. Car c'est le propre de nôtre esprit, de formes les propositions generales de la connoissance des particulieres.

Or, qu'un Athée puisse connoitse clairement que les trois angles d'un l'objetriangle sont égaux à deux droits, le &ion ne le nie pas; mais je maintiens seule Pag. 62 ment que la connoissance qu'il en 3 nomb. n'est pas une vraie science, parce que toute connoissance qui peut être renduë douteuse, ne doit pas être ap pellée du nom descience; & puisque l'on suppose que celui-là est un Athée; il ne peut pas être certain de n'être point déçû dans les choses qui lui sem blent être très-évidentes, comme il3 déja été montré ci-devant; & encos que peut-être ce doute ne lui vienne point en la pensée, il lui peut néan moins venir s'il l'examine, ou s'il lui est proposé par un autre : & jamais ! ne fera hors du danger de l'avoir, " premierement il ne reconnoît un Diell'

Et il n'importe pas que peut-être il estime qu'il a des démonstrations pour prouver qu'il n'y a point de Dieul car ces démonstrations prétendues étant

AUX SECONDES OBJECTIONS. fausses, on hui en peut toûjours faire connoître la fausseté, & alors on le tera changer d'opinion. Ce qui à la verité ne sera pas difficile, si pour toutes raisons il apporte seulement celles que vous alleguez ici, c'est à squoir, que l'infini en tout genre de Perfection exclud toute autre sorte d'etre,

Car, premierement, si on lui demande d'où il a pris que cette excluhon de tous les autres êtres appartient à la nature de l'infini, il n'aura rien qu'il puisse répondre pertinemment : d'autant que par le nom d'insini, on n'a Pas coûtume d'entendre ce qui exclut l'existence des choses finies, & qu'il ne peut rien sçavoir de la nature d'une chose qu'il pense n'être rien du tout, & par consequent n'avoir point de nature, finon, ce qui est contenu dans la seule & ordinaire signification du nom de cette chose.

De plus, à quoi serviroit l'infinie Puissance de cet infini imaginaire, s'il ne pouvoit jamais rien créer? Et enfin de ce que nous experimentons avoir en nous-mêmes quelque puissance de Penser, nous concevons facilement qu'une telle puissance peut être en quelque autre, & même plus grande qu'en nous: mais encore que nous pensions que celle-là s'augmente à l'infini, nous ne craindrons pas pour cela que la nôtre devienne moindre. Il en est de même de tous les autres attributs de Dieu, même de la puissance de produire quelques effets hors desoi, pout vû que nous supposions qu'il n'y en a point en nous, qui ne soit soumise da volonté de Dieu; & partant, peut être concât tout-à-fait infini s'ans aucune exclusion des choses créées.

En quatrième lieu. Lorsque je dis voiez que Dieu ne peut mentir, n'y êth POb trompeur, je pense convenir avec tous jection les Theologiens qui ont jamais été, & . 5. qui feront à l'avenir. Et tout ce que vous alleguez au contraire n'a papplus de force, que si ayant nié que Dieu se mit en colere, ou qu'il su fujet aux autres passions de l'ame, vous m'objectiez les lieux de l'Ecriture ou femble que quelques passions humains

lui sont attribuées.

Car tout le monde co

Car tout le monde connoît affez la diffinction qui est entre ces façons de parler de Dieu, dont l'Ecriture se ser ordinairement, qui sont accommodés à la capacité du vulgaire, & qui contiennent bien quesque verité, mas seulement en tant qu'elle est rapportés

Aux secondes Objections. 93

Mux hommes; & celles qui expriment
une verité plus simple & plus pure,
& qui ne change point de nature, encore qu'elle ne leur foit point rapportée; desquelles chacun doit user
en philosophant, & dont j'ai dû principalement me servir dans mes Meditations, vû qu'en ce sieu-la même je
ne suppossée pas encore qu'aucun homme me sut connu, & que je ne me
considerois pas non plus, en tant que
composé de corps & d'esprit, mais
comme un esprit seulement

D'où il est évident que je n'ai point Parlé en ce lieu-là du mensonge qui s'exprime par des paroles, mais seulement de la malice interne & formelle qui se rencontre dans la tromperie; quoique néanmoins ces paroles que Vous apportez du Prophete, Encore quarante jours & Ninive Sera Subvertie, no foient pas même un mensonge verbal, mais une simple menace, dont l'évenement dépendoit d'une condition; & lorsqu'il est dit que Dieu a endurci le cour de Pharaon, ou quelque chose de semblable, il ne faut pas penser Wil ait fait cela positivement, mais seulement négativement, à sçavoir, ne donnant pas à Pharaon une grace esticace pour se convertir.

RE'PONSES

Je ne voudrois pas néanmoins condamner ceux qui disent que Dieu peut proferer par ses Prophetes quelque mensonge verbal, tels que sont ceux dont se servent les Medecins quand ils décoivent leurs malades pour les guérir, c'est-à-dire, qui fut exempt de toute la malice qui se rencontre ordinairement dans la tromperie: Mais bien davantage nous voions quelque fois que nous sommes réellement trom pezpar cet instinct naturel qui nous? été donné de Dieu, comme lorsqu'un hydropique a soif. Car alors il est réelle. ment poussé à boire par la nature qui lui a été donnée de Dieu, pour la conser vation de son corps, quoique néan moins cette nature le trompe, puisque le boire lui doit être nuisible; mais j'al expliqué dans la sixième Meditation, comment cela peut compatir avec la bonté, & la verité de Dieu.

Mais dans les choses qui ne peu vent pas estre ainsi expliquées, à sça Voicz voir, dans nos jugemens très-clairs l'objectrés-exacts, lesquels s'ils étoient faux pag. 63 ne pourroient estre corrigez par d'au tres plus clairs, ni par l'aide d'aucune autre faculté naturelle, je soûtiens hardiment que nous ne pouvons estre trompez. Car Dieu étant le souverain

AUX SECONDES OBJECTIONS. Estre, il est aussi necessairement le louverain Bien , & la fouveraine Vetité : Et partant il répugne que quelque chose vienne de lui, qui tende positivement à la fausseté. Mais puisqu'il he peut y avoir en nous rien de réel, qui ne nous ait été donné par lui (comme il a été démontré en prouvant son existence ) & puisque nous avons en nous une faculté réelle pour connoître le vrai, & le distinguer d'avec le faux comme on peut prouver de cela leul que nous avons en nous les idées du vrai & du faux ) si cette faculté ne tendoit au vrai, au moins lorsque hous nous en servons comme il faut (c'est-à-dire, lorsque nous ne donnons hôtre consentement qu'aux choses que hous concevons clairement & distinctement; car on ne sçauroit seindre un autre bon usage de cette faculté) ce ne seroit pas sans raison que Dieu qui nous l'a donnée seroit tenu pour un trompeur.

Et ainsi vous voiez qu'après avoir connû que Dieu existe, il est necessaite de feindre qu'il soit trompeur, si hous voulons revoquer en doute les choses que nous concevons clairement distinctement; Et parce que cela he se peut pas même seindre, il saut

tion'. nom96 REPONSES nécessairement admettre ces choses comme trés-vraïes & très-assurées.

Mais d'autant que je remarque ich que vous vous arrêtez encore au doutes que j'ai proposez dans ma premiere Meditation, & que je pensos avoir levez assez exactement dans je fuivantes, j'expliquerai ici dereches sondement sur lequel il me semble que toute la certitude humaine peus estre appuyée.

Premierement, aussi-tôt que nous pensons concevoir clairement quelque verité, nous sommes naturellement portez à la croire. Et si cette croïance est si ferme, que nous ne puission jamais avoir aucune raison de doute de ce que nous croïons de la forte il n'y a rien à rechercher davantage il n'y a rien à rechercher davantage nous avons touchant cela toute la certitude qui se peut raisonnablement souhaiter.

Car que nous importe si peut-est quelqu'un feint que cela même, de la verité duquel nous sommes si fortement persuadez, paroît faux aux yeux de Diel ou des Anges, & que partant absolument parlant il est faux; qu'avons nous à faire de nous mettre en peind de cette fausseté absolué, puisque nous ne la croïons point du tout su

AUX SECONDES OBJECTIONS. 97
The nous n'en avons pas même le moindre foupçon; Car nous fuppofons une croïance ou une perfuation fi
ferme qu'elle ne puisse être ébranlée; laquelle par conféquent est en tout la même chose qu'une trés-parfaite cerritude. Mais on peut bien douter si l'on a quelque certitude de cette
nature, ou quelque persuasion qui soit fetme & immuable.

Et certes il est manifeste qu'on n'en Peut pas avoir des choses obscures & confuses, pour peu d'obscurité ou de confusion que nous y remarquions ; car cette obscurité quelle qu'elle soit, est une cause assez sustisante pour nous laire douter des choses. a On n'en peut Pas aussi avoir des choses qui ne sont Voice apperçues que par les sens, quelque di tom. clarté qu'il y ait en leur perception , 6. n.10 Parce que nous avons souvent remar-une in. que que dans le sens il peut y avoir stance de l'erreur, comme lorsqu'un hydro contre Pique a soif ou que la neige paroit est dit laune à celui qui a la jaunisse. Car ici de celui-là ne voit pas moins clairement l'incer-& distinctement de la sorte, que nous dessent

a qui elle paroît blanche; Il refte donc, que si on en peut avoir, ce soit seulement des choses que l'esprit conçoit clairement & distinctement.

Tome I.

Or entre ces choses il y en a de si claires, & tout ensemble de si simples, qu'il nous est impossible de penser à elles que nous ne les croïons estre vraïes; par exemple, que j'existe lorsque je pense, que les choses qui ont une sois été faites ne peuvent n'avoir point été saites, & autres choses sent blables, dont il est manifeste que nous avons une parfaite certitude.

Car nous ne pouvons pas dourer de ces chofes-là, fans penfer à elles, mais nous n'y pouvons jamais penfer fans croire qu'elles font vraïes, cont me je viens de dire; Donc nous n'en pouvons douter que nous ne les croïons eftre vraïes, c'est-à-dire que nous n'en

pouvons jamais douter.

Et il ne sert de rien de dire que nous avons souvent experimente que des personnes se sont trompées en des choses qu'elles pensoient voir plus clairement que leSoleil: Car nous n'avons jamais vell, ni nous, ni personne, què cela soit arrivé à ceux qui ont tiré toute la clarte de leur perception de l'entendement seul, mais bien à ceux qui l'ont prise des sens, ou de quelque saux préjugé. Il ne sert aussi de rien de vouloir sein dre que peut-estre ces choses semblest sausses à Dieu, ou aux Anges; parce

que l'évidence de nôtre perception ne nous permettra jamais d'écouter celui qui le voudroit feindre, & qui nous le voudroit persuader.

Il y a d'autres choses que nôtre entendement conçoit aussi fort clairement, lorsque nous prenons garde de Près aux raisons d'où dépend leur connoissance, & pour ce nous ne pouvons pas alors en douter; mais parce que nous pouvons oublier ces railons, & cependant nous reflouvenir des conclusions qui en ont été tirées: on demande si on peut avoir une ferme & immuable persuasion de ces conclusions, tandis que nous nous reflouvenons qu'elles ont été déduites de Principes très-évidens ; Car ce souvedir doit estre supposé pour pouvoir estre appellées des conclusions. Et je tépons que ceux-là en peuvent avoir qui connoissent tellement Dieu, qu'ils savent qu'il ne se peut pas saire, que la faculté d'entendre qui leur a été donnée par lui, ait autre chose que la Verité pour objet : mais que les autres N'en ontpoint, & cela a été si clairemeut expliqué à la fin de la cinquieme Meditation que je ne pense pas y devoir ici tien ajoûter.

En cinquieme lieu, Je m'étonne que

Wovez vous niez que la volonté se met es l'obje danger de faillir , lorsqu'elle poursuit ction, & embrasse les connoissances obscur nomb. res & confuses de l'entendement; Cal pag. 64 qu'est-ce qui la peut rendre certaine si ce qu'elle suit n'est pas clairement connû ? Et quel a jamais été le Philo fophe, ou le Theologien, ou bien feu! Iement l'homme usant de raison, qui n'ait confessé que le danger de faillis où nous nous exposons, est d'autant moindre, que plus claire est la chole que nous concevons auparavant que d'y donner nôtre consentement ; & que ceux-là péchent qui sans connoil sance de cause, portent quelque juge" ment : Or nulle conception n'est dite obscure ou confuse, sinon parce qu'il y a en elle quelque chose de contenu, qui n'est pas connû,

Et partant ce que vous objectes couchant la foi qu'on doit embrasset, n'a pas plus de force contre moi, que contre tous ceux qui ont jamais cul tivé la raison humaine, & à vrai dis elle n'en a aucune contre pas un. Cal encore qu'on dise que la fei a pour objet des choses obscures, néanmoins co pourquoi nous les croïons n'est pas obscur, mais il est plus clair qu'aueu ne lumiere naturelle. D'autant qu'il

AUX SECONDES OBJECTIONS. faut distinguer entre la matiere, ou la chose à laquelle nous donnons nôtre creance, & la raison formelle qui meut notre volonté à la donner. Car c'est dans cette feule raison formelle que nous voulons qu'il y ait de la clarté & de l'évidence. Et quant à la matiere personne n'a jamais nié qu'elle Peut estre obscure, voire l'obscurité même; Car quand je juge que l'obscu-Ité doit estre ôtée de nos pensées pour leur pouvoir donner nôtre consentement sans aucun danger de faillir, c'est Pobscurité même qui me sert de matiere pour former un jugement clair & distinct.

Outre cela il faut remarquer que la clarté ou l'évidence, par laquelle notre volonté peut estre excitée à croide, est de deux sortes; l'une qui part de la lumiere naturelle, & l'autre qui

vient de la grace Divine. Or quoiqu'on dise ordinairement que la foi est des choses obscures, toutefois cela s'entend seulement de la matiere, non point de la raison formelle pour laquelle nous croyons; Car au contraire cette raison formelle consiste en une certaine lumiere Interieure, de laquelle Dieu nous alant sur naturellement éclairez, nous avons une confiance certaine, que le choses qui nous sont proposées à croire, ont été revelées par lui, & qui est entierement impossible qu'il soit menteur & qu'il nous trompe; ce qu'est plus assuré que toute autre lumiere naturelle, & souvent même plus évident, à cause de la lumiere de

grace.

Et certes les Turcs & les autres Infide Jes, lorsqu'ils n'embrassent point la Rel gionChrétienne, ne péchent pas pout vouloir point ajoûter foi aux choses of scures comme étant obscures, mais péchent, ou de ce qu'ils resistent à grace Divine, qui les avertit interie rement, ou que péchans en d'autre choses, ils se rendent indignes de cette grace. Et je dirai hardiment qu'un Inf dele, qui destitué de toute grace surna Turelle, & ignorant tout-à-fait que lo choses que nous autres Chrétien croions ont été revelées de Dieu! néanmoins attiré par quelques faus raisonnemens, se porteroit à croire co mêmes choses qui luiseroient obscures, ne seroit pas pour cela fidele, ma plûtôt qu'il pécheroit en ce qu'il ne ferviroit pas comme il faut de sa raison

Et je ne pense pas que jamais at cun Theologien orthodoxe ait eu d'att

tres fentimens touchant cela; Et ceux aussi qui liront mes Meditations, n'autont pas sujet de croire que je n'aïe point connû cette lumière surnatutelle, puisque dans la quatrième, où j'ai soigneusement recherché la cause de l'erreur ou fausseté, j'ai dit en paroles expresses, qu'elle dispose l'interieur de noire pensée à vouloir, & que neanmoins elle ne diminué point la liberté.

Au reste, je vous prie ici de vous louvenir, que touchant les choses que la volonté peut embrasser, j'ai toûlours mis une trés-grande distinction entre l'usage de la vie, & la contem-Plation de la verité. Car pour ce qui regarde l'usage de la vie, tant s'en faut que je pense qu'il ne faille suivre que les choses que nous connoissons très-clairement, qu'au contraire je tiens qu'il ne faut pas même toûjours attendre les plus vrai-semblables, mais qu'il faut quelquefois entre pluheurs choses tout-à-sait inconnûes & Incertaines, en choisir une, & s'y determiner, & aprés cela s'y arrêter aussi fermement, tant que nous ne voions point de raisons au contraire, que si nous l'avions choisie pour des taisons certaines & très-évidentes;

E iii)

TO4 REPONSES ainsi que j'ai déja expliqué dans le discours de la Methode, Mais ou il ne s'agit que de la contemplation de la verité, qui a jamais nié qu'il faille suspendre son jugement à l'é gard des choses obscures, & qui no font pas affez distinctement connues. Or que cette seule contemplation de la verité soit le seul but de mes Meditations, outre que cela se reconnoit assez clairement par elles-mêmes, je l'ai de plus déclaré en paroles expres ses sur la fin de la première, en disant, que je ne pouvois pour lors user de trop de défiance, d'autant que je nem'appli quois pas aux choses qui regardent l'u sage de la vie, mais seulement à la m cherche de laverité.

En sixième lieu, où vous reprenet l'objec. la conclusion d'un syllogisme que s'a vois mis en forme, ilsemble que vous péchiez vous - même en la forme? pag.65 car pour conclure ce que vous vou lez, la majeure devoit estre telle, 6 que clairement & distinctement nous concevons appartenir à la nature de quelque chose, cela peut être dit ou af firmé avec verité, appartenir à la na ture de cette chose : Et ainsi elle ne contiendroit rien qu'une inutile, & superfluë répetition : Mais la majeure

tion.

nom-

bre 8.

de mon argument a été telle. Ce que clairement & distinctement nous concevons appartenir à la nature de qu'elque chose, cela peut être dit ou assirmé avec verité de cette chose. C'està-dire, si est re animal appartient à l'essence ou à la nature de l'homme, on peut assurer que l'hom me est animal; li avoir les trois angles égaux à deux droits, appartient à la nature du triangle rectiligne, on peut assurer que le triangle rectiligne a fes trois angles egaux à deux droits; si exister appartient à la nature de Dieu, on peut aflurer que Dieu existe, &c. Et la mineure a été telle : Or est-il qu'il ap-Partient à la nature de Dieu d'exister : D'où il est évident qu'il faut conclure comme j'ai fait; c'est à sçavoir, Donc on peut avec verité assurer de Dien qu'il existe; & non pas comme vous voulez. Donc nous pouvons assurer avec verité qu'il appartient à la nature de Dieu d'exister.

Et partant pour user de l'exception que vous apportez ensuite, il vous eut fallu nier la majeure, & dire que ce que nous concevons clairement & distinctement appartenir à la nature de quelque chose, ne peut pas pour cela estre dit, ou affirmé de cette cho-

106 RE'PONSES

se, si ce n'est que sa nature soit pos sible, ou ne répugne point. Mais voiez, je vous priej, la foiblesse de ces te exception. Car, ou bien par ce mol de possible vous entendez, comme l'on fait d'ordinaire, tout ce qui po répugne point à la pensée humaine! auquel sens il est manifeste que la na! ture de Dieu, de la façon que je 12 décrite, est possible, parce que je n'a rien supposé en elle, sinon ce que nous concevons clairement & distinct tement lui devoir appartenir, & ainsi n'ai rien supposé, qui répugne à pensée, ou au concept humain : 01 bien vous feignez quelque autre poli sibilité de la part de l'objet même, laquelle, si elle ne convient avec précedente, ne peut jamais estre con nûc par l'entendement humain, partant elle n'a pas plus de force pour nous obliger à nier la nature Dieu, ou son existence, que pour truire toutes les autres choses qui tombent sous la connoissance des hosti mes ; Car par la même raison que l'on nie que la nature de Dieu est possible, encore qu'il ne se rencontre au cune impossibilité de la part du con cept, ou de la pensée, mais qu'au con traire toutes les choses qui sont con

AUX SECONDES OBJECTIONS. 207 tenuës dans ce concept de la nature Divine, foient tellement connexes entr'elles qu'il nous semble y avoir de la contradiction à dire qu'il y en ait quelqu'une qui n'appartienne pas à la nature de Dieu, on pourra aussi nier qu'il soit possible que les trois angles d'un triangle soient égaux à deux droits, ou que celui qui pense actuellement existe: Et à bien plus forte raison pourra-t-on nier, qu'il y ait len de vrai de toutes les choses que hous appercevons par les sens; & ainsi toute la connoissance humaine sera renversée, sans aucune raison ni fondement.

Et pour ce qui est de cet argument que vous comparez avec le mien, à savoir, s'il n'implique point que Dieu existe, il est certain qu'il existe; mais 21 n'implique point : donc , &c. materiellement parlantil est vrai, mais formellement c'est un sophisme; Car dans la majeure ce mot il implique, regarde le concept de la cause par laquelle Dieu peut être, & dans la mineure il regarde le seul concept de l'existence & de la nature de Dieu, comme il Paroît de ce que si on nie la majeure, il la faudra prouver ainsi.

Si Dieu n'existe point encore, il

implique qu'il existe, parce qu'on ne sçauroit assigner de cause suffisante pour le produire : Mais il n'implique point qu'il existe, comme il a été ac cordé dans la mineure, Donc, &c.

Et si on nie la mineure, il la fau dra prouver ainsi. Cette chose n'implique point dans le concept formel de laquelle il n'y a rien qui enferme con tradiction; Mais dans le concept for mel de l'existence ou de la nature Di vine; il n'y a rien qui enferme contra diction, Donc, &c. Et ainsi ce mot il implique, est pris en deux divers fens.

Car il se peut faire qu'on ne con cevra rien dans la chose même qui en pêche qu'elle ne puisse exister, & que cependant on concevra quelque chofe de la part de sa cause qui empêche qu'elle ne soit produite.

Or, encore que nous ne concevions Dieu que très-imparfaitement; cell n'empêche pas qu'il ne foit certain que sa nature est possible, ou qu'elle

n'implique point.

Ni aussi que nous ne puissions assur rer avec verité que nous l'avons affet foigneusement examinée, & assez clar rement connue : ( à fçavoir autant qu'il fussit pour connoître qu'elle est posse,

AUX SECONDES OBJECTIONS. 109 ble, & aussi que l'existence necessaire lui appartient) Car toute impossibilité, ou s'il m'est permis de me servir 1c1 du mot de l'école, toute implicance consiste seulement en nôtre concept, ou pensée, qui ne peut conjoindre les idées qui se contrarient les unes les autres; & elle ne peut consister en aucune chose qui soit hors de l'entendement; parce que de cela même qu'une chofe est hors de l'entendement, il est manifeste qu'elle n'implique point,

mais qu'elle est possible.

Or, l'impossibilité que nous trouvons en nos pensées ne vient que de ce qu'elles font obscures & confuses,& Il n'y en peut avoir aucune dans celles Qui sont claires & distinctes; & partant afin que nous puissions assurer que nous connoissons affez la nature de Dieu, pour sçavoir qu'il n'y a point de repugnance qu'elle existe, il suffit que nous entendions clairement & distinctement toutes les choses que nous ap-Percevons être en elle, quoique ces choses ne soient qu'en petit nombre, an regard de celles que nous n'appercevons pas, bien qu'elles soient aussi en elle; & qu'avec cela nous remarquions que l'existence necessaire est Fune des choses que nous appercevons ainsi être en Dieu.

TIO REPONSES

9. En septième lieu. J'ai déja donné la Voiez raison dans l'abregé de mes Medita-l'obrions, pourquoi je n'ai rien dit icitour
pag 67 chant l'immortalité de l'ame; J'ai aussi
nombre fait voir ci-devant comme quoi j'ai
fuffisamment prouvé la distinction qui
est entre l'esprit & toute sorte de

Quant à ce que vous ajoûtez que de la distintion de l'ame d'avec le corpsi il ne s'enfuit pas qu'elle soit immortelle parce que nonobstant cela on peut dire que Dieu l'a faite d'une telle Nature, que sa durée sinit avec celle de la vie du corps: Je consesse que je n'ai rien à y répondre; car je n'ai pas tant de présomption que d'entreprendre de déterminer par la force du raisonnement humain, une chose qui ne dépend que de la pure volonté de Dieu-

La connoissance naturelle nous apprend que l'esprit est different du corps, & qu'il est une substance; Et aussi que le corps humain, en tant qu'il differe des autres corps, est seulement composé d'une certaine configuration de membres, & autres semblables accidens; & ensin que la mort du corps dépend seulement de quelque division, ou changement de figure. Or, nous n'avons aucun argument, ni aucun

AUX SECONDES OBJECTIONS. 111 exemple, qui nous persuade que la mort, ou l'anéantissement d'une substance telle qu'est l'esprit, doive sui-Vte d'une cause si legere, comme est un changement de figure, qui n'est autre chose qu'un mode, & encore un mode non de l'esprit, mais du corps, Qui est réellement distinct de l'esprit. Et même nous n'avons aucun argument, ni exemple qui nous puisse perluader qu'il y a des substances qui lont sujettes à être anéanties. Ce qui lussit pour conclure, que l'esprit ou l'ame de l'homme (autant que cela Peut estre connu par la Philosophie naturelle) est immortelle.

Mais si on demande, si Dieu par son absolue puissance n'a point peut-estre déterminé que les Ames des hommes cessent d'estre, au même tems que les corps aufquels elles sont unies sont détruits; c'est à Dieu seul d'en répondre. Et puisqu'il nous a maintenant revelé que cela n'arrivera point, il ne nous doit plus rester touchant cele.

cela aucun doute.

Au reste, j'ai beaucoup à vous remercier de ce que vous avez daigné si officieusement, & avec tant de franchise m'avertir non seulement des choses qui vous ont semblé dignes d'expli-

Car encore que je ne voie rien en tre les choses que vous m'avez propo, tées, que je n'eusse auparavant rejette ou expliqué dans mes Meditations, com me, par exemple, ce que vous avez al legué des mouches qui font produites par le Soleil, des Canadiens, des NV nivites, des Turcs, & autres choses sem blables, (ce qui ne peut venir en l'espris de ceux qui suivant l'ordre de ces Me ditations, mettront à part pour quel' que tems toutes les choses qu'ils ont af, prises dessens, pour prendre gardes ce que dicte la plus pure & plus faine raison; C'est pourquoi je pensois avoll déja rejetté toutes ces choses ) Encores dis-je, que cela soit, je juge néanmoins que ces objections seront fort utiles 1 mon dessein, d'autant que je ne me me promets pas d'avoir beaucoup de Lecteurs, qui veuillent apporter tant d'attention aux choses que j'ai écrites, qu'étant parvenus à la fin, ils se rel souviennent de tout ce qu'ils auront lu auparavant: Et ceux qui ne le fe ront pas, tomberont aisément en des difficultez, aufquelles ils verront puis après que j'aurai fatisfait par cette

Aux secondes Objections. 113 téponse, ou du moins ils prendront delà occasion d'examiner plus soigneusement la veriré.

Pour ce qui regarde le Conseil que vous me donnez, de disposer mes raisons selon la Methode des Geometres, afin que tout d'un coup les Lecteurs les puissent comprendre, je vous diraitei en quelle façon j'ai déja tâché ci-devant de la suivre, & comment l'y tâcherai encore ci-après.

Dans la façon d'écrire des Geometres je diffingue deux choses, à sçavoir l'ordre, & la maniere de démontrer.

L'ordre consiste en cela seulement, que les choses qui sont proposées les Premieres, doivent être connues sans l'aide des suivantes, & que les suivantes doivent après être disposées de telle façon, qu'elles soient démontrées Par les seules choses qui les précedent. Et certainement j'ai tâché autant que l'ai pû de suivre cet ordre en mes Meditations. Et c'est ce qui a fait que le n'ai pas traité dans la seconde de distinction qui est entre l'esprit & le corps, mais seulement dans la lixième, & que j'ai obmis tout exprès beaucoup de choses dans tout ce Traité, parce qu'elles présupposoient l'explication de plusieurs autres.

La maniere de démontrer est doubles l'une se fait par l'analyse ou résolutions & l'autre par la synthese, ou composition.

L'analyse montre la vraie voit par laquelle une chose a été méthodrquement inventée, & fait voir comment les effets dépendent des causes en sorte que si le Lecteur la veut sur vre, & jetter les yeux soigneusement fur tout ce qu'elle contient, il n'enter dra pas moins parfaitement la chose ainsi démontrée, & ne la rendra par moins sienne, que si lui-même l'avoir inventée.

Mais cette forte de démonstration n'est pas propre à convaincre les Lecteurs opiniâtres, ou peu attentis: cas si fion laisse échaper sans y prendre galle propose la necessité de ses conclusions ne paroîtra point; & on n'a pas coûrume d'y exprimer fort amplement les choses qui sont aflez claires d'elles mêmes, bien que ce soit ordinairement celles ausquelles il faut le plus prendre garde.

La synthese au contraire par une vose toute differente, & comme en examinant les causes par leurs effets, (bien que la preuve qu'elle contient soit

AUX SECONDES OBJECTIONS. 115 louvent aussi des effets par les causes) démontre à la verité clairement ce qui est contenu en ses conclusions, & le sert d'une longue suite de définitions, de demandes, d'axiomes, de theoremes, & de problemes, afin que on lui nie quelque consequence, elle lasse voir comment elles sont contenues dans les antecedens, & qu'elle arrache le consentement du Lecteur tant obstiné & opiniatre qu'il puisse être: mais elle ne donne pas comme l'autre une entiere satisfaction à l'esprit de ceux qui défirent d'apprendre, parce qu'elle n'enseigne pas la methode par laquelle la chose a été inventée.

Les anciens Geometres avoient coûtume de se servir seulement de cette synthese dans leurs écrits, non qu'ils ignotassent entierement l'analyse, mais à mon avis, parce qu'ils en faisoient tant d'état, qu'ils la reservoient pour eux seuls, comme un secret d'importance.

Pour moi j'ai suivi seulement la voïe analytique dans mes Meditations, pour ce qu'elle me semble être la plus vraie, & la plus propre pour enseigner: mais quant à la synthese, laquelle sans doute est celle que vous desirez de moi, encore que touchant les choses qui se traitent en la Geometrie, elle

RE'PONSES

puisse utilement être mise après l'Ans lyse, elle ne convient pas toute-fois si bien aux matieres qui appartiennent à la Metaphysique. Car il y a cette difference que les premieres notions qui sont supposées pour démontrer les propositions Geometriques, afant de la convenance avec les sens, sont reçûes facilement d'un chacun; c'ell pourquoi il n'y a point-là de difficulté, finon, à bien tirer les consequences! Ce qui se peut faire par toutes sortes de personnes, même par les moins attentives, pourvû seulement qu'elles se ressouviennent des choses preceden tes; & on les oblige aifément à s'en fouvenir, en distinguant autant de diverses propositions qu'il y a de choses à remarquer dans la difficulté proposée, afin qu'elles s'arrêtent se parément fur chacune, & qu'on les leur puisse citer par après, pour les avertir de celles aufquelles elles doi vent penser. Mais au contraire tou chant les questions qui appartiennent à la Metaphysique, la principale difficulté est de concevoir clairement & distinctement les premieres notions, Car encore que de leur nature elles ne soient pas moins claires, & même que souvent elles soient plus claires

AUX SECONDES OBJECTIONS. que celles qui sont considerées par les Geometres; néanmoins d'autant qu'elles semblent ne s'accorder pas avec plulieurs préjugez que nous avons reçûs Par les sens, & ausquels nous sommes accoûtumez dés nôtre enfance, elles de sont parfaitement comprises que Par ceux qui sont fort attentis, & qui setudient à détacher autant qu'ils Peuvent leur esprit du commerce des lens: c'est pourquoi si on les proposoit toutes seules, elles seroient aisément plées par ceux qui ont l'esprit porté à la contradiction.

Et c'est ce qui a été la cause que j'ai Plutôt écrit des Meditations que des diputes, ou des questions, comme font Philosophes, ou bien des theoreou des problemes, comme les Geometres, afin de témoigner par-là que je n'ai écrit que pour ceux qui se Youdront donner la peine de méditer avec moi serieusement, & considerer les choses avec attention. Car de cela nême que quelqu'un se prépare à imgner la verité, il se rend moins propre à la comprendre, d'autant qu'il détourne son esprit de la consideration des raisons qui la persuadent, pour appliquer à la recherche de celles qui la détruisent.

RE'PONSES, &c.

Mais néanmoins pour témoignes combien je défere à vôtre conseil, je tâcherai ici d'imiter la synthese des Geometres, & y ferai un abregé des principales raisons dont j'ai usé pour démontrer l'existence de Dieu, & distinction qui est entre l'esprit & le corps humain: ce qui ne servira peut estre pas peu pour soulager l'attention des Lecteurs.





RAISONS QUI PROUVENT l'Existence de Dieu, & la distinction qui est entre l'Es-Prit & le Corps de l'Homme, disposées d'une façon Geometrique.

## Définitions.

DAR le nom de pensée, je comprens tout ce qui est tellement en nous, que nous l'appercevons immediatement par nous-même, & en avons une connoissance interieure: dinfi toutes les operations de la volonté, de l'entendement, de l'imagihation, & des sens, sont des pensées. Mais l'ai ajoûté immediatement pour exclure les choses qui suivent & dé-Pendent de nos pensées; Par exemple, le mouvement volontaire a bien dla verité la volonté pour son princihe, mais lui-même neanmoins n'est pas une pensée. Ainsi se promener b'est pas une pensée, mais bien le sen-

RAISONS DISPOSE'ES timent ou la connoissance que l'on

qu'on se promene.

II. Par le nom d'Idée, j'entens cet te forme de chacune de nos pensées, par la perception immediate de la quelle nous ayons connoissance de ces mêmes pensées. De forte que je no puis rien exprimer par des parolès; lorsque j'entens ce que je dis, que de cela même il ne soit certain que j'aigh moi l'idée de la chose qui est signissie par mes paroles. Et ainsi je n'appell pas du nom d'idée les seules imag qui sont dépeintes en la fantaisse; contraire je ne les appelle point icl ce nom, en tant qu'elles sont en fantaisie corporelle, c'est-à-dire, tant qu'elles sont dépeintes en que ques parties du cerveau, mais seule ment en tant qu'elles informent l'esp même qui s'applique à cette partie cerveau.

III. Par la réalité objettive d'une Idée, j'entens l'entité ou l'estre de chose representée par cette idée tant que cette entiré est dans l'idei & de la même façon on peut dire perfection objective, ou un artifici objectif, &c. Car tout ce que non concevons comme étant dans les jets des idées, tout cela est objective

D'UNE FAÇON GEOMETRIQUE. 121. ment, ou par representation dans les idées mêmes.

IV. Les mêmes choses sont dites estre formellement dans les objets des idées, quand elles sont en eux telles que hous les concevons ; & elles font dites y estre éminemment quand elles n'y lont pas à la verité telles, mais qu'elles lont figrandes, qu'elles peuvent sup-Pléer à ce défaut par leur excellence.

V. Toute chose, dans laquelle réside immediatement comme dans un lujet, ou par laquelle existe quelque chofeque nous appercevons, c'est-àdire, quelque proprieté, qualité, ou attribut, dont nous avons en nous une réelle idée, s'appelle Substance. Car nous n'avons point d'autre idée de la substance précisément prise, finon, qu'elle est une chose dans laquelle existe formellement, ou éminemment cette proprieté ou qualité que nous appercevons, ou qui est objectivement dans quelqu'une de nos idées, d'autant que la lumiere naturelle nous enseigne que le néant ne peut avoir aucun attribut qui soit réel.

VI. La substance, dans laquelle réside immediatement la pensée, est ici ap-Pellée Esprit. Et toutesois ce nom est

Toxac I.

équivoque, en ce qu'on l'attribue aussi quelquesois au vent, & aux liqueurs fort subtiles : Mais je n'en sçache point

de plus propre.

VII. La substance, qui est le sujes immédiat de l'extension locale, & des accidens qui présupposent cette excension, comme sont la figure, la si zuasion, & le mouvement de lieu, &c. s'appelle Corps : Mais de sçavois si la substance qui est appellée Esprit, est la même que celle que nous appel lons Corps, ou bien si ce sont deux substances diverses, c'est ce qui serà examiné ci-après.

VIII. La substance que nous entens dons estre souverainement parfaite, & dans laquelle nous ne concevons rien qui enferme quelque défaut ou lis mitation de perfection, s'appelle Diem

IX. Quand nous disons que quel que attribut est contenu dans la nature, ou dans le concept d'une chose : c'est de même que si nous dissons que cet attribut est vrai de cette chose, & qu'on peut affûrer qu'il est en elle.

X. Deux substances sont dites estro réellement distinctes, quand chacung d'elles peut exister sans l'autre,

#### DEMANDES.

E demande premierement, que les Lecteurs considerent combien foibles sont les raisons qui leur ont fait Jusques ici ajoûter foi à leurs sens, & combien font incertains tous les jugemens qu'ils ont depuis appuyez sur cux; & qu'ils repassent si longtems & si souvent cette consideration en leur esprit, qu'enfin ils acquierent Phabitude de ne se plus fier si fort en leurs sens; Car j'estime que cela est hecessaire pour se rendre capable de connoître la verité des choses Méta-Physiques, lesquelles ne dépendent Point des sens.

En second lieu , Je demande qu'ile Considerent leur propre esprit, & tous ceux de ses attributs dont ils reconhoîtront ne pouvoir en aucune façon douter, encore même qu'ils supposasent que tout ce qu'ils ont jamais reçu Par les sens fut entierement faux; & qu'ils ne cessent point de le considerer, que premierement ils n'aient acquis usage de le concevoir distinctement, de croire qu'il est plus aisé à con-

Fal

RAISONS DISPOSE'ES noître que toutes les choses corporelles.

En troisième lieu, Qu'ils examinent diligemment les propositions qui n'ont pas besoin de preuve pour estre connûës, & dont chacun trouve les no tions en soi-même, comme sont celles ci. Qu'une même chose ne peut pas être n'être pas tout ensemble. Que le néant ne peut être la cause efficiente d'aucunt chose : Et autres semblables ; & qu'ain si ils exercent cette clarté de l'enten' dement qui leur a été donné par la na ture, mais que les perceptions des lens ont accoûtumé de troubler, & d'obscurcir ; qu'ils l'exercent, dis-je, coute pure, & délivrée de leurs pre, jugez; Car par ce moien la verite des axiomes suivans, lour sera fort évidente.

En quatrieme lieu , Qu'ils exam! nent les idées de ces natures, qui con tiennent en elles un assemblage de plusieurs attributs ensemble, commo est la nature du triangle, celle du quarré, ou de quelqu'autre figure; Comme aussi la nature de l'esprit, la nature du corps, & pardessus toutes, la nature de Dieu, où d'un Estre sous verainement parfait. Et qu'ils prennent garde qu'on peut affurer avec verile

D'UNE FAÇON GEOMETRIQUE. 125 que toutes ces choses-là sont en elles, que nous concevons clairement y estre contenues. Par exemple, parce que dans la nature du triangle rectiligne cette proprieté se trouve contenue, que ses trois angles sont égaux à deux droits; & que dans la nature du corps ou d'une chose étendue, la divisibilité y est comprise (car nous ne concevons Point de chose étenduë si petite, que hous ne la puissions diviser, au moins Par la pensée:) Il est vrai de dire que les trois angles de tout triangle recti-Igne sont égaux à deux droits, & que tout corps est divisible.

En cinquiéme lieu, Je demande qu'ils s'arrêtent long-tems à contempler la nature de l'Estre souverainement parfait : Et entr'autres choses, qu'ils considerent que dans les idées de toutes les autres Natures, l'exiltence possible se trouve bien contenue: Mais que dans l'idée de Dieu ce n'est Pas seulement une existence possible qui se trouve contenue, mais une existence absolument necessaire. Car de cela feul, & fans aucun raisonnement, ils connoîtront que Dieu existe; il ne leur fera pas moins clair & evident sans autre preuve, qu'il est manifeste que deux est un nombre pair, RAISONS DISPOSE'ES & que trois est un nombre impair, & choses semblables. Car il ya des chor ses qui sont ainsi conniès fans preuve par quelques-uns, que d'autres n'ell' tendent que par un long discours, & raisonnement.

En sixième lieu, Que considerant avec soin tous les exemples d'une claire & distincte perception, & tous ceux dont la perception est obscure & consuse, desquels j'ai parlé dans mes Meditations, ils s'accoûtument à d'tinguer les choses qui sont clairement connûës, de celles qui sont clairement connûës, de celles qui sont obscures. Car cela s'apprend mieux par des exemples, que par des regles; & pense qu'on n'en peut donner au cun exemple, dont je n'aïe touché quel que chose.

En septiéme lieu, Je demande que les Lecteurs prenant garde qu'ils n'ont jamais reconnû aucune fausseté dans les choses qu'ils ont clairement conçuèrs, & qu'au contraire ils n'ont jamais rencontré, sinon par hazard, aucune verité dans les choses qu'ils n'ont conçuèrs qu'avec obscurité: Ils considérent que ce seroit une chose toutafait déraisonnable, si pour quelques préjugez des sens, ou pour quelques suppositions saites à plaisir, & som

D'UNE FAÇON GEOMETRIQUE. 127
dées sur quelque chose d'obscur, & d'inconnû, ils révoquoient en doute les choses que l'entendement conçoit clairement & distinctement. Au moien dequoi ils admetrtont facilement les Axiomes suivans pour vrais, & pour indubitables: Bien que j'avoue que plusieurs d'entr'eux cussent pû estre mieux expliquez, & eussent di estre plûtôt proposez comme des Theoremes, que comme des Axiomes, si j'eusse voulu estre plus exact.

## AXIOMES

OU

Notions communes.

I L n'y a aucune chose existante de laquelle on ne puisse demander suelle est la cause pourquoi elle existe. Car cela même se peut demander de Dieu. Non qu'il ait besoin d'aucune cause pour exister, mais parce que l'inmensité même de sa nature est la cause ou la raison pour laquelle il n'a besoin d'aucune cause pour exister.

II. le tems present ne dépend point

\$ 28 RAISONS DISPOSE'ES de celui qui l'a immediatement préce dé, c'est pourquoi il n'est pas besoin d'une moindre cause pour conserves nine chose, que pour la produire la premiere fois.

III. Aucune chose, ni aucune per fection de cette chose actuellement existante, ne peut avoir le Néant, ou une chose non existante, pour 13

cause de son existence.

I V. Toute la réalité, ou perfection qui est dans une chose, se rencontre formellement ou éminemment dans

sa cause premiere & totale. V. D'où il suit aussi que la réalité ob jective de nos idées requiert une caule dans laquelle cette même réalité soil contenue, non pas simplement object civement, mais formellement, ou Eminemment. Et il faut remarques que cet Axiome doit si necessairement estre admis, que de lui seul dépend la connoissance de toutes les choies cant sensibles, qu'insensibles: Car d'ou sçavons-nous, par exemple, que le Ciel existe, est-ce parce que nous le voions? Mais cette vision ne touche point l'elprit, sinon en tant qu'elle est une idée, une idée, dis-je, inherente en l'esprit même, & non pas une image dépeinte en la fantaisse; & à l'occasion de cette

DUNE FAÇON GEOMETRIOUE. 129 idee nous ne pouvons pas juger que le Ciel existe, si ce n'est que nous sup-Posions que toute idée doit avoir une cause de sa réalité objective, qui soit teellement existante; laquelle cause hous jugeons que c'est le Ciel même,

& ainsi des autres.

VI. Il y a divers dégrez de réalité; c'est-à dire, d'entité, ou de perfection : Car la substance a plus de réalité que l'accident ou le mode; & la lubstance infinie que la finie; C'est Pourquoi ausa il y a plus de réalité oblective dans l'idée de la substance, que dans celle de l'accident, & dans l'idee de la substance infinie, que dans l'idée de la substance finie.

VII. La volonté se porte volontaitement, & librement, ( car cela est de son essence) mais neanmoins infailliblement au bien qui lui est clairement connû : C'est pourquoi si elle Vient à connoître quelques perfections qu'elle n'ait pas, elle se les donnera aussi-tôt, si elles sont en sa puissance: Car elle connoîtra que ce lui est un plus grand bien de les avoir, que de ne les avoir pas.

VIII. Ce qui peutfaire le plus ou le plus difficile, peut aussi saire le

moins ou le plus facile.

730 RAISONS DISPOSE'ES

IX. C'est une chose plus grande se plus difficile de créer ou conserver use substance, que de créer ou conserver ses attributs, ou proprietez; Mais ce n'est pas une chose plus grande ou plus difficile, de créer une chose que de la conserver, ainsi qu'ila déja étédit.

X. Dans l'idée, ou le concept de chaque chose, l'existence y est conte nue, parce que nous ne pouvons rien concevoir que sous la forme d'une chose qui existe; mais avec cette distret ree, que dans le concept d'une cold limitée, l'existence possible ou contingente est seulement contenue; & dans le concept d'un Estre souverainement parfait, la parsaite & necessaire y est comprise.

## PROPOSITION PREMIERE.

L'Existence de Dieu se connost de la seule consideration de sa nature.

Demonstration.

Dire que quelque attribut est cost tenu dans la nature, ou dans le concept d'une chose, c'est le même D'UNEFAÇO N GEOMETRIQUE. 132 Que de dire que cet attribut est vrait de cette chose, & qu'on peut assurer qu'il est en elle, (par la définition neuvieme.)

Or, est-il que l'existence necessaire est contenue dans la nature, ou dans le concept de Dieu, (par l'Axiome

dixième.)

Donc, il est vrai de dire que l'existence necessaire est en Dieu, ou bien que Dieu existe.

Et ce syllogisme est le même dont je me suis servi en ma réponse au sixième Article de ces Objections: & sa conclusion peut être connuë sans preuve par ceux qui sont libres de tous prélugez, comme il a été dit en la cinquième demande. Mais parce qu'il n'est pas aisé de parvenir à une si grande clarté d'esprit, nous tâcherons de prouver la même chose par d'autres voies.



#### PROPOSITION SECONDE

L'existence de Dieu est démontrée par ses effets, de cela seul que son idée est en nous.

#### Démonstration.

A réalité objective de chacune de Lonos idées requiert une cause, dans laquelle cette même réalité soit con tenue, non pas simplement objective ment, mais formellement, ou éminem ment, (par l'Axiome cinquieme)

Or, est-il que nous avons en nous l'idée de Dieu, (par la définition deu, xième & huitième) & que la réalité objective de cerre idée n'est point contenue en nous, ni formellement, ni eminemment, (par l'Axiome sixie me) & qu'elle ne peut être contenue dans aucun autre, que dans Dieu mê me, (par la définition huitième.)

Donc, cette idée de Dieu qui est en nous, demande Dieu pour sa cause; Et par consequent Dieu existe, (par l'Axiome troisième.)

# PROPOSITION TROISIE'ME.

L'existence de Dieu est encore démontrée de ce que nous-mêmes, qui avons en nous son idée, nous exis-

#### Démonstration.

j'avois la puissance de me conserver moi-même, j'aurois aussi à plus forte raison le pouvoir de me donner toutes les perfections qui me manquent, (par l'Axiome 8. & 9.) Car ces perfections ne sont que des attributs de la substance, & moi je luis une substance.

Mais je n'ai pas la puissance de me donner toutes ces perfections, car autrement je les possederois déja, (par PAxiome 7.)

Done, je n'ai pas la puissance de me conserver moi-même.

En après, je ne puis exister sans the conservé tant que j'existe, soit Par moi-même, supposé que j'en aie le pouvoir, soit par un autre qui ait cette puissance, (par l'Axiome 1.& 2.) Or, est-il que j'existe, & toute-

RAISONS DISPOSE'ES fois je n'ai pas la puissance de me con ferver moi-même, comme je viens de prouver.

Donc, je suis conservé par un autre De plus, celui par qui je suis con iervé, a en soi formellement ou émi nemment, tout ce qui est en moi, (pal

l'Axiome 4.) Or, est-il que j'ai en moi la per ception de plusieurs persections qui me manquent, & celle aussi de l'ide de Dieu, (par la définition 2. & 8. Donc, la perception de ces même

perfections est aussi en celui par qui je suis conservé.

Enfin, celui-là même par qui luis conservé, ne peut avoir la per ception d'aucunes perfections qui manquent, c'est-à-dire, qu'il n'al point en soi formellement, ou em nemment, (par l'Axiome 7.) Car aian la puissance de me conserver, comm il a été dit maintenant, il autoit; plus forte raison, le pouvoir de se donner lui-même, si elles lui man quoient, (par l'Axiome 8. & 9.)

Or, est-il qu'il a la perception routes les perfections que je reconnos me manquer, & que je conçois pouvoir être qu'en Dieu seul, comme

je viens de prouver.

D'UNE FAÇON GEOMETRIQUE. 138 Donc, il les a toutes en soi formellement ou éminemment; Et ainsi il est Dieu.

## COROLLAIRE.

Dieu a créé le Ciel & la Terre, & tout ce qui y est contenu. Et outre cela il peut faire toutes les choses que nous concevons clairement, en la maniere que nous les conce-Vons.

#### Demonstration.

Toutes ces choses suivent clairement de la proposition precedente. Car nous y avons prouvé l'existence de Dieu, parce qu'il est necessaire qu'il y ait un Estre qui existe, dans equel toutes les perfections, dont il y a en nous quelque idée, soient contenues formellement ou éminemment.

Or est-il que nous avons en nous l'idée d'une puissance si grande, que Par celui-là seul en qui elle réside. non seulement le Ciel & la Terre, &c. doivent avoir été créez; mais hulfi toutes les autres choses que nous RAISONS DISPOSE'ES concevons comme possibles, peuvent estre produites.

Donc en prouvant l'existence de Dieu, nous avons aussi prouvé de lui

toutes ces choses.

## PROPOSITION QUATRIE'ME.

L'Esprit & le Corps sont réellement distincts.

#### Démonstration.

OUT ce que nous concevons clair rement, peut estre fait par Dieu en la maniere que nous le concevons, (par le Corollaire precedent.)

Mais nous concevons clairement l'efprit, c'est-à-dire, une substance qui pense sans le corps, c'est-à-dire sans une substance étendue (par la demande 2c.) & d'autre part nous concevons aussi clairement le corps sans l'esprit, (ainsi que chacun accorde facilement.)

Donc au moins par la toute puilfance de Dieu, l'esprit peut estre sans le corps, & le corps sans l'esprit.

Maintenant les substances qui peud

D'UNE FAÇON GEOMETRIQUE. 139 tent estre l'une sans l'autre, sont réellement distinctes, ( par la définition 10.)

Or est-il que l'esprit & le corps sont les substances, par les définitions 5: . & 7. qui peuvent estre l'une sans ver, l'eure (comme je le viens de prouver, l'expression de la comme je le viens de prouver, l'expression de la comme je le viens de prouver, l'expression de la comme je le viens de prouver, l'expression de la corps sont de la corps

Donc, l'esprit & le corps sont réelement distincts.

Et il faut remarquer que je me suis les servi de la toute puissance de Dieu pour en tirer ma preuve; non qu'il soit besoin de quelque puissance extraorditaite pour separer l'esprit d'avec le torps; mais parce que n'ayant traité que de Dieu seul dans les proposities d'ailleurs que de lui. Et il importe fort peu par quelle puissance deux choses soient separées, pour connoître qu'elles soient réellement distinctes.



255552252225

TROISIE'MES OBJECTION

FAITES PAR MR HORBES, Celebre Philosophe Anglois.

Contre les fix Meditations.

Avec les Réponses de l'Auteur.

SUR LA Irc. MEDITATION

Des choses qui peuvent estre revoquées en doute.

OBJECTION PREMIERE

neral.



L paroît assez par ce qui se été dit dans cette Medit tion, qu'il n'y a point marque certaine & éviden

te par laquelle nous puissions recon noître & distinguer nos songes de vec la veille, & d'avec une vial perception des fens; & partant que ces images ou ces fantômes que nous sentons étant éveillez (ne plus moins que ceux que nous apperce von

TROISIE'MES OBJECTIONS. etant endormis) ne sont point des accidens attachez à des objets exteneurs, & ne sont point des preuves luffisantes pour montrer que ces oblets exterieurs existent veritablement. C'est pourquoi, si sans nous aider d'ancun autre raisonnement, nous suivons leulement le témoignage de nos sens, hous aurons juste sujet de douter si quelque chose existe, ou non. Nous reconnoissons donc la verité de cette Meditation. Mais d'autant que Platon a parlé de cette incertitude des choses sensibles, & plusieurs autres anciens Philosophes avant & aprés lui; Qu'il est aisé de remarquer la difficulté qu'il y a de discerner la veille du ommeil, j'eusse voulu que cet excelent Auteur de nouvelles speculations le fut abstenu de publier des choses s Vieilles.

#### REPONSE.

Es raisons de douter qui sont ici receues pour vraies par ce Philosophe, n'ont été proposées par moi, que comme vrai-semblables : Et je n'en suis servi, non pour les débiter comme nouvelles; mais en partie pour Préparer les esprits des Lecteurs à con-

140 OBJECTIONS ET RE'PONSES siderer les choses intellectuelles, & los distinguer des corporelles, à quoi elles m'ont toûjours semblé très-necessaires en partie pour y répondre dans les Meditations suivantes ; & en partie aussi pour faire voir combien les ve ritez que je propose ensuite, sont sermes & asturées, puisqu'elles ne peuvent estre ébranlées par des doutes si generaux; & si extraordinaires. Et ce n'a point été pour acquerir de la gloire que l' les ai rapportées ; mais je penfe n'a voir pas été moins obligé de les ex pliquer, qu'un Medecin de décrire! maladie dont il a entrepris d'enfel gner la cure.

## OBJECTION SECONDE.

Sur la seconde Meditation.

De la nature de l'Esprit humain.

Contre E suis une chose qui pense; c'est rele, de fort bien dit. Carde ce que je pense. La 2. ou de ce que j'ai une idée, soit en Med. veillant, soit en dormant, l'on inseré que je suis pensant : car ces deux choses, je pense & je suis pensant, si gnisient la même chose. De ce que je

TROISIE'MES. luis pensant, il s'ensuit que je suis, parce que ce qui pense n'est pas un rien. Mais où nôtre Auteur ajoûte, c'est-àdire, un Esprit, une Ame, un Entendement, une Raison: de-là naît un doute. Car ce raisonnement ne me lemble pas bien déduit de dire je suis Pensant, donc, je suis une pensée, ou blen, je suis intelligent, donc je suis un Entendement. Car de la même sason je pourrois dire, je suis promehant, donc, je suis une promenade. Monsieur Des-Cartes donc prend chose intelligente, & l'intellection, qui en est l'acte, pour une même chole jou du moins il dit que c'est le même que la chose qui entend, & l'entendement, qui est une puissance ou faculté dune chose intelligente. Néanmoins tous les Philosophes distinguent le sujet de ses facultez, & de ses actes, c'est-àdire, de ses Proprietez, & de ses Essen-Car c'est autre chose que la chose même qui est, & autre chose que son Mence; Il se peut donc saire qu'une chose qui pense soit le sujet de l'es-Prit, de la raison, ou de l'entendement, & partant que ce foit quelque chose de corporel, dont le contraire est pris on avancé, & n'est pas prouvé. Et héanmoins c'est en cela que consiste

142 OBJECTIONS ET RE'PONSES le fondement de la conclusion qu'il semble que Monsieur Des-Cartes veuille établir.

Con- Au même endroit il dit: 7e connoil erel'ar que j'existe, & je cherche quel je sub moi que je connois être. Or, il est tre certain que cette notion, & connoissand de moi-même ainsi précisement prise ne dépend point des choses dont l'exts tence ne m'est pas encore connuë.

Il est très-certain que la connoissant ce de cette proposition j'existe, dépend de celle-ci, je pense, comme il nou a fort bien enseigné: Mais d'où nou vient la connoissance de celle-ci, pense? Certes, ce n'est point d'autie chose, que de ce que nous ne pouvoti concevoir aucun acte sans son sujet! comme la pensée sans une chose qui pense, la science sans une chose qui sçache, & la promenade sans une chold qui se promene.

Et de-là, il femble suivre, qu'un chose qui pense est quelque chose de corporel; car les sujets de tous les actes semblent être seulement enten dus sous une raison corporelle, of lous une raison de matiere, commo il a lui-même montré un peu apre par l'exemple de la cire, laquelle! quoique sa couleur, sa dureté, sa

TROISIE'MES. ure, & tous ses autres actes soient thangez, est toûjours conçue estre la même chose, c'est-à-dire, la même madere sujette à tous ces changemens. Or te n'est pas par une autre pensée que infere que je pense : Car encore que nelqu'un puisse penser qu'il a pense, laquelle pensée n'est rien autre chose. un souvenir ) néanmoins il est toutfait impossible, de penser qu'on fense, ni de sçavoir qu'on sçait : Car seroit une interrogation qui ne fidroit Jamais, d'où sçavez-vous que lous sçavez, que vous sçavez, que ous sçavez, &c.

Partant puisque la connoissance de partant pandinon, j'existe, dé-Pend de la connoissance de celle-ci Pense; & la connoissance de cellede ce que nous ne pouvons sépater la pensée d'une matiere qui pense; lemble qu'on doit plûtôt inferer qu'the chose qui pense est materielle ;

Wimmaterielle.

#### REPONSE.

U j'ai dit, c'est-à-dire,un esprit, une ame, un ente une muniches chos une ame, un entendement, une railes seules facultez, mais les cho-

" who I

144 OBJECTIONS ET RE'PONSES ses doiiées de la faculté de penser comme par les deux premiers on coûtume d'entendre ; Ét assez souvent aussi par les deux derniers : Ce que j'ai si souvent expliqué, & en termes exprès, que je ne vois pas qu'il y aitel lieu d'en douter.

Et il n'y a point ici de rapport, de convenance, entre la promenado & la pensée, parce que la promenado n'est jamais prise autrement que poul l'action même; mais la pensée se prend quelquefois pour l'action, quelquefois pour la faculté, & quelquefois poul la chose en laquelle réside cette s culté.

Et je ne dis pas que l'intellection, la chose qui entend soient une même chose, non pas même la chose qui en tend, & l'entendement, si l'entende ment est pris pour une faculté, mais feulement lorfqu'il est pris pour chose même qui entend. Or j'avout franchement que pour signifier und chose, ou une substance, laquelle voulois dépouiller de toutes les choles qui ne lui appartiennent point, je ne suis servi de termes autant simples abstraits que j'ai pû, comme au con traire ce Philosophe pour signifier même substance, en emploie d'autes

TROISIE'MES. fort concrets, & composez, à sçavoir ceux de sujet, de matiere, & de corps, afin d'empêcher autant qu'il peut, qu'on ne puisse séparer la pensée d'avec le corps. Et je ne crains pas que la fason dont il se sert, qui est de joindre ainsi plusieurs choses ensemble, soit trouvée plus propre pour parvenir à la connoissance de la verité, qu'est la mienne, par laquelle je distingue autant que je puis chaque chose. Mais ne nous arrestons pas davantage aux patoles, venons à la chose dont il est question.

Il se peut faire, dit-il, qu'une chose qui pense soit quelque chose de corporel, dont le contraire est pris ou avancé, & n'est pas prouvé. Tant s'en faut, je n'ai Point avancé le contraire, & ne m'en luis en façon quelconque servi pour londement, mais je l'ai laissé entierement indéterminé jusqu'à la fixiéme Méditation, dans laquelle il est prou-

En après il dit fort bien, que nous ne pouvons concevoir aucun acte sans Jon suiet, comme la pensée sans une cho-Je qui pense, parce que la chose qui Pense n'est pas un rien : Mais c'est sans aucune raison, & contretoute bonne Logique, & même contre la façon or-

Tome 1.

OBJECTIONS ET RE'PONSES dinaire de parler , qu'il ajoûte , que de la il semble suivre qu'une chose qui pense est quelque chose de corporel ; Car les sujets de tous les actes sont bien à la verité entendus comme étans des suble tances, (ou si vous voulez, comme des matieres, à sçavoir des matieres Metaphysiques; ) mais non pas poul cela comme des corps. Au contraire tous les Logiciens, & presque tout le monde avec eux, ont coûtume de dire qu'entre les substances, les unes sont spie rituelles, & les autres corporelles. Et je n'ai prouvé autre chose par l'exeme ple de la cire, sinon que la couleul? la dureté, la figure, &c. n'appartien nent point à la raison formelle de la cire : C'est-à-dire, qu'on peut concer voir tout ce qui se trouve necessaires ment dans la cire, fans avoir besoin pour cela de penser à elles : Je n'al point aussi parlé en ce lieu-là de la rate son formelle de l'esprit, ni même de celle du corps.

Et il ne sert de rien de dire, com me fait ici ce Philosophe, qu'une pens lée ne peut pas estre le sujet d'une au tre pensée. Car qui a jamais seint cels que lui ? Mais je tâcherai ici d'explit quer en peu de paroles, tout le sujes dont oft question.

TROISIE'MES.

Il est certain que la pensée ne peut Pas estre sans une chose qui pense, & en general aucun accident, ou aucun acte ne peut estre sans une substance de laquelle il soit l'acte. Mais d'autant que nous ne connoissons pas la substance immediatement par elle-même, mais seulement parce qu'elle est le sulet de quelques actes, il est fort convenable à la raison, & l'usage même le requiert, que nous appellions de divers noms ces substances que nous connoissons estre les sujets de plusieurs actes, ou accidens entierement diffetens; & qu'après cela nous examinions si ces divers noms signifient des choses differentes, ou une seule & même chose.

Or, il y a certains actes que nous appellons corporels, comme la grandeur, la figure, le mouvement, & toutes les autres choses qui ne peuvent estre conçûes sans une extension locale, & nous appellons du nom de Corps la substance en laquelle ils résident: & on ne peut pas seindre que ce soit une autre substance qui soit le ujet de la figure, une autre qui soit le sujet du mouvement local, &c. Parce que tous cesactes conviennent entreux, en ce qu'ils présupposent l'é-

OBJECTIONS ET RE'PONSES 148 tenduë. En après il y a d'autres actes que nous appellons intellectuels, com me entendre, vouloir, imaginer, sen tir, &c. tous lesquels conviennent en tr'eux en ce qu'ils ne peuvent estre sans pensée, ou perception, ou conte cience & connoissance: Et la substant ce en laquelle ils résident, nous la nommons une chose qui pense, ou un esprit, ou de tel autre nom qu'il nous plaît, pourveu que nous ne la confondions point avec la substance cor porelle : d'autant que les actes intel lectuels n'ont aucune affinité avec les actes corporels, & que la pensée qui est la raison commune en laquelle ils conviennent, differe totalement de l'extension, qui est la raison commune des autres.

Mais après que nous avons forme deux concepts clairs & distincts de ces deux substances, il est aisé de connoître par ce qui a été dit en la sixième Mé ditation, si elles ne sont qu'une même chose, ou si elles en sont deux disserrentes.

# OBJECTION TROISIE'ME.

O'Y a-t-il donc qui soit distingué de Contre ma pensee ? Ou'y a-t-il que l'on l'attic. Puisse dire estre séparé de moi-même ? 9. de la

Quelqu'un i répondra peut-estre à 2. Med. cette question : Je suis distingué de ma pensée moi-même qui pense, & quoiqu'elle ne soit pas à la verité sé-Parée de moi-même, elle est néanmoins d'fferente de moi : de la même taçon que la promenade (comme il a cté dit ci-dessus ) est distinguée de celui qui se promene : Que si Monsieur Des Cartes montre que celui qui entend & l'entendement sont une même chose, nous tomberons dans cette fason de parler scholastique, l'entendement entend, la vûë voit, la volonté Veut; & par une juste analogie, on Pourra dire aussi que la promenade, ou du moins la faculté de se promener Promene; toutes lesquelles choses Ont obscures, impropres, & fort éloignées de la netteté ordinaire de Monheur Des-Cartes.

#### REPONSE.

TE ne nie pas que moi, qui pense, ne sois distingué de ma pensee comme une chose l'est de son mode! mais où je demande, qui a-t-il donc qui soit distingué de ma pensée? l'entends cela des diverses façons de penser qui sont-là énoncées, & non pas de ma substance; & où j'ajoûte, qui a-t-il que l'on puisse dire estre séparé de mot même? Je veux dire seulement que toutes ces manieres de penser qui sont en moi, ne peuvent avoir aucu ne existence hors de moi : & je ne vois pas qu'il y ait en cela aucun lieu de douter, ni pourquoi l'on me blame ici d'obscurité.

### OBJECTION QUATRIE'ME.

Contre I L faut donc que je demeure d'accord l'arti-que je ne scaurois pas même comprencie 13. dre par mon imagination, ce que c'est de la 2. que ce morceau de cire, & qu'il n's Medit. a que mon entendement seul qui le comprenne.

Il y a grande difference entre imaginer, c'est-à-dire, avoir quelque idée,

TROISIE'MES.

A concevoir par l'entendement, c'esta dire, conclure en raisonnant, que quelque chose est, ou existe; Mais Monseur Des-Cartes ne nous a pas expliqué en quoi ils different. Les anciens Peripateticiens ont aussi enlegaé assez clairement, que la substance ne s'apperçoit point par les sens, mais qu'elle se collige par la taison.

Que dirons-nous maintenant, si Peut-estre le raisonnement n'est rien autre chose qu'un assemblage & & un enchaînement de noms par ce mot, Eft? D'où il s'ensuivroit que par la faison nous ne concluons rien du tout touchant la nature des choses, mais leulement touchant leurs appellations, Cest-à-dire, que par elle nous voions Implement si nous assemblons bien ou mal les noms des choses, selon les conventions que nous avons faites à notre fantaisse touchant leurs signisications. Si cela est ainsi comme il peut estre , le raisonnement dépendra des noms, les noms de l'imagination, & l'imagination peut-estre (& ceci lelon mon sentiment ) du mouvement des organes corporels, & ainsi l'esprit ne sera rien autre chose, qu'un mouvement en certaines parties du corps organique. G 1111

#### RE'PONSE.

T'A v expliqué dans la seconde Meditation la difference qui est entre l'imagination, & le pur concept de l'entendement, ou de l'esprit, lors qu'en l'exemple de la cire j'ai fait voil quelles sont les choses que nous imaginons en elle, & quelles sont celles que nous concevons par le seul en, tendement: Mais j'ai encore explique ailleurs comment nous entendons autrement une chose que nous ne l'imagi" nons, en ce que pour imaginer, par exemple, un pentagone, il est besoin d'une particuliere contention d'esprit qui nous rende cette figure, (c'est-à-di" re, les cinq costez & l'espace qu'ils renferment ) comme presente, de laquelle nous ne nous servons point pour concevoir. Or l'assemblage qui se fait dans le raisonnement, n'est pas celui des noms, mais bien celui des choses signifiées par les noms, & je m'étonne que le contraire puisse venir en l'esprit de personne.

Car qui doute qu'un François, & qu'un Allemand ne puissent avoir les mêmes pensées, ou raisonnement tour chant les mêmes choses, quoique near

TROISIE'MES. moins ils concoivent des mots entierement differens ? Et ce Philosophe ne se condamne-t'il pas lui - même, lorfqu'il parle des conventions que nous avons faites à nôtre fantaille touchant la signification des mots? Car s'il admet que quelque chose est signihee par les paroles, pourquoi ne veut-1 pas que nos discours, & raisonnemens soient plûtôt de la chose qui est lignifiée, que des paroles seules? Et certes de la même façon, & avec une aussi juste raison, qu'il conclut que l'esprit est un mouvement, il Pourroit aussi conclure que la Terre elt le Ciel , ou telle autre chose qu'il lui plaira; pour ce qu'il n'y a point de choses au monde entre lesquelles il n'y ait autant de convenance, qu'il y a entre le mouvement & l'esprit, qui ont de deux genres entierement differens.



# OBJECTION CINQUIE'ME.

SUR LA TROISIEME MEDITATION.

#### De Dieu.

Con- Velques-unes d'entre-elles (à sçatre l'ar voir d'entre les pensées des homitele 7. mes) sont comme les images des chordela 3. ses ausquelles seules convient proprée ment le nom d'Idée, comme lorque je pense à un homme, à une Chimere, au Ciel, à un Ange ou à Dien.

Lorsque je pense à un homme, je me represente une Idée, ou une image composée de couleur, & de figure, de laquelle je puis douter si elle la ressemblance d'un homme, ou selle ne l'a pas. Il en est de même lorsque je pense au Ciel: de quelque je puis douter si elle est le portrait de quelque animal qui n'existe point, mais qui puisse estre, ou qui ait été autresois, ou bien qui n'ait jamais été.

Et lorsque quelqu'un pense à un Ange, quelquesois l'image d'une flame TROISIE'MES.

THOISIE'MES.

THOISIE THOISIE

Il en est de même du nom venerable de Dieu, de qui nous n'avons aucune image, ou idée; c'est pourquoi on nous défend de l'adorer sous une image, de peur qu'il ne nous semble que nous concevions celui qui est

Nous n'avons donc point en nous ce femble, aucune idée de Dieu; Mais tout ainsi qu'un aveugle né qui s'est plusieurs fois approché du seu, & qui en a senti la chaleur, reconnost qu'il y a quelque chose par quoi il a été échaussé, & entendant dire que cela s'appelle du seu, conclut qu'il y a du seu, & neanmons n'en connoît pas la figure, ni la couleur, & n'a à vrai dire

aucune idée, ou image de seu, qui se

presente à son esprit.

De même, l'homme voiant qu'il doit y avoir quelque cause de ses images, ou de ses idées, & de cette cause une autre premiere, & ainsi de suite, est enfin conduit à une sin, ou à une supposition de quelque cause éternelle, qui, pour ce qu'elle n'a jamais commencé d'estre, ne peut avoir de caule qui la precede, ce qui fait qu'il conchit necessairement qu'il y a un Estre Eternel qui existe; & neanmoins il n'a point d'idée qu'il puisse dire estre celle de cet Estre Eternel, mais il nomme, ou appelle du nom de Dieu cette chose que la foi ou sa raison lui perfuade.

Maintenant, d'autant que de cette fupposition, à sçavoir que nous avons en nous l'idée de Dieu, Monsseur Des Cartes vient à la preuve de cette proposition, que Dien, (c'est-à-dire un Estre tout-puissant, très-sage, Créateur de l'Univers, &c.) existe, il a deu mieux expliquer cette idée de Dieu, & delà en conclure non-seulement fon existence, mais aussi la création du monde.

## REPONSE.

DAr le nom d'idée, il veut seulement qu'on entende ici les images des choses materielles dépeintes en la fantaisse corporelle; & cela étant sup-Posé, il lui est aisé de montrer qu'on he peut avoir aucune propre & veritable idée de Dieu, ni d'un Ange; mais j'ai souvent averti, & principalement en ce lieu-là même, que je Prends le nom d'idée, pour tout ce qui est conceu immédiatement par l'esprit; en sorte que lorsque je veux, & que je crains, parce que je con-Sois en même tems que je veux, & que le crains, ce vouloir, & cette crainte lont mis par moi au nombre des idées; & je me suis servi de ce mot, parce qu'il étoit déja communément receu Par les Philosophes, pour signifier les formes des conceptions de l'entendement divin, encore que nous ne reconnoissions en Dieu aucune fantaisie, ou imagination corporelle, & je n'en sçavois point de plus propre. Et je Pense avoir assez expliqué l'idée de Dieu, pour ceux qui veulent concevoir le sens que je donne à mes patoles; mais pour ceux qui s'attachent 1;8 OBJECTIONS ET RE PONSES à les entendre autrement que je ne fais, je ne le pourrois jamais affez. Enfin ce qu'il ajoûte ici de la création du monde est tout-à-fait hors de propos Car j'ai prouvé que Dieu existe, avant que d'examiner s'il y avoit un monde créé par lui, & de cela seul que Dieu, c'est-à-dire, un Estre souverainement puissant, existe, il fuit que s'il y a un monde, il doit avoir été créé par lui.

# OBJECTION SIXIE'ME.

Contre M Ais il y en a d'autres (à sçavoit l'art.7. M d'autres pensées) qui contiende la 3 nent de plus d'autres formes, par exem Medit. ple, lorsque je veux, que je crains, que j'affirme, que je nie, je conçois bien à la verité toujours quelque chose comme le sujet de l'action de mon esprit; mais j'ajoute aussi quelque autre chose par cette action à l'idee que j'ai de cette chose le là; & de ce genre de pensées, les unes sont appellées volontez, ou affections, de les autres jugemens.

Lorsque quelqu'un vent ou craint; il a bien à la verité!'image de la chose qu'il craint, & de l'action qu'il veut; mais qu'est-ce que celui qui veut, ou

TROISIE' MES. Craint embrasse de plus par sa pensée, cela n'est pas ici expliqué. Et quoiqu'à le bien prendre la crainte soit une pensée, je ne vois pas comment elle peut estre autre que la pensée, ou l'idée de la chose que l'on craint. Car qu'est-ce autre chose que la crainte d'un Lion qui s'avance vers nous, Inon l'idée de ce Lion, & l'effet (qu'une telle idée engendre dans le cœur) par lequel celui qui craint est porté à ce mouvement animal que nous appellons fuite. Maintenant ce mouvement de fuite n'est pas une pensée; & partant Il reste que dans la crainte il n'y a point d'autre pensée, que celle qui consiste en la ressemblance de la chose que l'on Craint ; le même se peut dire aussi de la volonté.

Davantage l'affirmation, & la négation ne se font point sans parole & sans noms; d'où vient que les bestes ne Peuvent rien affirmer, ni nier, non pas même par la pensée, & partant ne Peuvent aussi faire aucun jugement; & néanmoins la pensée peut estre semblable dans un homme, & dans une bête. Car quand nous affirmons qu'un homme court, nous n'avons point d'autre pensée que celle qu'a un chien qui voit courir son maître, & partant l'ase

160 OBJECTIONS ET RE'PONSES firmation & la négation n'ajoûtent rien aux simples pensées, si ce n'est peur être la pensée que les noms, dont l'affirmation est composée, sont les noms de la chose même qui est en l'esprit de celui qui affirme; Et cela n'est rien autre chose que comprendre par la persée la ressemblance de la chose, mais cette ressemblance deux sois.

### RE'PONSE.

I Lest de soi très-évident, que c'est autre chose de voir un Lion, & est semble de le craindre, que de le voir seulement. Et tout de même que c'est autre chose de voir un homme qui court, que d'assurer qu'on le voir. Et je ne remarque rien ici qui ait besoin de réponse, ou d'explication.

# OBJECTION SEPTIE'ME

Contre I L me reste seulement à examiner de l'arti- quelle façon j'ai acquis cette idée; cle 42. car je ne l'ai point reçue par les sens; de lasc. & jamais elle ne s'est offerte à moi con-Mcd. tre mon attente, comme font d'ordinaire les idées des choses sensibles, lorsque ces choses se presentent aux orgaTROISIE'MES. 161
Mes extericurs de mes sens, ou qu'elles semblent s'y presenter. Elle n'est pas aust une pure production, ou siction de mon esprit, cariln'est pas enmon pouvoir d'y diminuer, ini d'y ajoûter aucune chose; & partant il ne reste plus aure chose à dure, sinon que, comme l'idée de moi-même, elle est née & produite avec moi dès lors que j'ai été eréé.

S'il n'y a point d'idée de Dieu, (or on ne prouve point qu'il y en ait) comme il semble qu'il n'y en a point, toute cette recherche est inutile. Davantage, l'idée de moi-même me vient (si on regarde le corps) principalement de la vûë, (sil'ame) nous n'en avons aucune idée; mais la raison nous fait conclure, qu'ily a quelque chose de rensermé dans le corps humain, qui lui donne le mouvement animal, qui fait qu'il sent & se meut; Et cela, quoique ce soit sans aucune idée, nous l'appellons Ame.

### REPONSE.

S'Il y a une idée de Dieu, (comme il est maniseste qu'il y en a une) toute cette objection est renver-

OBJECTIONS ET REPONSES fée; Et lorsqu'on ajoûte que nous n'a vons point d'idée de l'ame, mais qu'el le se collige par la raison, c'est de me me que si on disoit, qu'on n'en a point d'image dépeinte en la fantaisse, mais qu'on en a néanmoins cette notion? que jusques ici j'ai appellé du nom d'i dée.

## OBJECTION HUITIE'ME

Contre A Ais l'autre idée du Soleil est prise larticle IVI des raisons de l'astronomie, c'est-14. de à-dire, de certaines notions qui sont na la 3c. turellement en moi.

Il semble qu'il ne puisse y avoir en même temps qu'une idée du Soleil? soit qu'il soit vû par les yeux, soit qu'il soit conçû par le raisonnement estre plu sieurs sois plus grand qu'il ne paroît à la vûë: Car cette derniere n'est pas l'idée du Soleil, mais une conséquence de nôtre raisonnement, qui nous ap prend que l'idée du Soleil seroit plus sieurs fois plus grande, s'il étoit regardé de beaucoup plus près. Il est vrai qu'en divers tems il peut y avoil diverses idées du Soleil, comme si en un tems il est regardé seulement avec les yeux, & en un autre avec une lu:

TROISIE'MES. 164 nette d'approche; Mais les raisons de l'Astronomie ne rendent point l'idée du Soleil plus grande, ou plus petite, leulement elles nous enseignent que l'idée sensible du Soleil est trompeuse.

### REPONSE.

Erépons derechef, que ce qui est dit lici n'estre point l'idée du Soleil, & qui néanmoins est écrit, c'est cela même que j'appelle du nom d'idée. Et Pendant que ce Philosophe ne veut Pas convenir avec moi de la signification des mots, il ne me peut rien oblecter qui ne soit frivole.

# OBJECTION NEUVIE'ME.

Ar en effet les idées quime repre- Contre Intent des substances, sont sans l'artidoute quelque chose de plus, & ont pour de lasc. ainsi dire plus de réalité objective, que Med. celles qui me representent seulement des modes, ou accidens. Comme aussi celle Par laquelle je conçois un Dieu souve-"ain, éternel, infini, tout connoissant, tout puissant, & Créateur universel de toutes les choses qui sont hors de lui, a aussi sans doute en soi plus de réalité

#### 164 OBJECTIONS ET RE'PONSES objective, que celles par qui les substances finies me sont representées.

J'ai déja plusieurs fois remarque cidevant que nous n'avons aucune idée de Dieu, ni de l'ame ? J'ajoûte main tenant ni de la substance; car j'avoue bien que la substance, en tant qu'elle est une matiere capable de recevos! divers accidens, & qui est sujette à leurs changemens, est apperçue, & prouvée par le raisonnement; mais néanmoins elle n'est point conçue! ou nous n'en avons aucune idée. S1 cela est vrai, comment peut-on dire que les idées qui nous representent des substances sont quelque chose de plus, & ont plus de réalité objective, que celles qui nous representent des accidens ? De plus, il semble que Monsieur Des-Cartes n'ait pas assez consideré ce qu'il veut dire par ces mots, Ont plus de réalité. La réalité reçoitelle le plus & le moins? Ou s'il penle qu'une chose soit plus chose qu'une autre, qu'il considere comment il est polfible que cela puisse estre rendu clair à l'esprit, & expliqué avec toute la clarté, & l'évidence qui est requise en une démonstration, & avec laquelle il a plusieurs fois traité d'autres matieres.

### RE'PONSE.

Ai plusieurs sois dit que j'appellois J du nom d'idée cela même que la raison nous fait connoître, comme aussi toutes les autres choses que nous concevons, de quelque façon que nous les concevions. Et j'ai sussilamment expliqué comment la réalité resoit le plus & le moins, en disant que la substance est quelque chose de plus que le mode, & que s'il y a des qualitez réelles, ou des substances incom-Pletes, elles sont aussi quelque chose de plus que les modes, mais quelque chose de moins que les substances com-Pletes: Et enfin que s'il y a une substance infinie, indépendante, cette lubstance a plus d'Estre, ou plus de réalité que la substance finie & dépendante. Ce qui est de soi si maniseste, qu'il n'est pas besoin d'y apporter une plus ample explication,

# OBJECTION DIXIE'ME,

Contre

L'aer reste donc que la seule idée de l'arti.

Dieu, dans laquelle il faut conside- de lage,
rer s'il y a quelque chose qui n'ait pu Mcd.

OBJECTIONS ET RE'PONSES venir de moi-même. Par le nom de Dies j'entends une substance infinie, indipendante, souverainement intelligente, souverainement puissante; & par la quelle non-seulement moi-même, mais toutes les autres choses qui sont (s'il) en a d'autres qui existent ) ont été crééts Toutes lesquelles choses, à dire vrai, sont telles, que plus j'y pense, & moins me semblent-elles pouvoir venir de moi seul. Et par conséquent il faut conclus de tout ce qui a été ci-devant, que Dies

existe nécessairement.

Considerant les attributs de Dieus afin que de-là nous en aïons l'idée, & que nous voions s'il y a quelque chole en elle qui n'ait pû venir de nous-mê me, je trouve, si je ne me trompe, que ni les choses que nous concevons par le nom de Dieu ne viennent point de nous, ni qu'il n'est pas necessaire qu'elles viennent d'ailleurs que des objets exterieurs. Car par le nom de Dieu j'entends une substance, c'est-à dire, j'entens que Dieu existe, (non point par une idée, mais par raisonne ment) j'entends que cette substance infinie, (c'est-à-dire, que je ne puis concevoir, ni imaginer ses termes, ou ses dernieres parties, que je n'en puille encore imaginer d'autres au-delà) d'od

TROISIE MES. I suit que le nom d'infini ne nous fournit pas l'idée de l'infinité Divine, mais bien celle de nos propres termes, & Imites; j'entens encore que cette substance est indépendante, c'est-à-dire, je ne conçois point de cause de laquelle Dieu Puisse venir. D'où il paroît que je n'ai Point d'autre idée qui réponde à ce hom, d'indépendant, sinon la memoire de mes propres idées qui ont toutes leur commencement en divers tems, qui par consequent sont dépendan-

C'est pourquoi, dire que Dieu est indépendant, ce n'est rien dire autre chose, sinon, que Dieu est du nombre des choses dont je ne puis imaginer l'origine; tout ainsi que dire que Dieu est infini, c'est de même que si nous dissons qu'il est du nombre des choses dont nous ne concevons point les limites. Et ainsi toute cette idée de Dieu est resutée; Car quelle est cette idée qui est sans fin, & sans origine.

Souverainement intelligente. Je der mande aussi par quelle idée Monsieur Des-Cartes conçoit l'intellection de

Dieu.

Souverainement puissante, Je demande aussi par quelle idée sa puissance qui regarde les choses futures, c'està-dire, non existantes, est entendué.

Certes, pour moi, je conçois la puislance par l'image ou la memoire des choses passées, en raisonnant de cette sorte; il a fait ainst, Donc il a pû faire ainsi: Donc, tant qu'il sera, il pourra encore faire ainsi: C'estadire, il en a la puislance. Or, toutes ces choses sont des idées qui peuvent venir des objets exterieurs.

Créateur de toutes les choses qui sont au monde. Je puis former quelque image de la Création par le moien de choses que j'ai vûcs, par exemple, et ce que j'ai vû un homme naissant, qui est parvenu d'une petitesse presente inconcevable à la forme & à la grandeur qu'il a maintenant; & personne à mon avis n'a d'autre idée à ce non de Créateur: Mais il ne suffit pas pour prouver la Création du monde, que nous puissions imaginer le monde créateur.

C'est pourquoi, encore qu'on est démontré qu'un Estre insini, indépendant, tout puissant, éc. existe, il pe s'ensuit pas néanmoins qu'un Créateus existe: si ce n'est que quelqu'un pense qu'on infere fort bien, de ce qu'un certain Estre existe, lequel nois croïons avoir créé toutes les autres choses, que pour cela le monde a au crosse.

TROISIE'MES. 169 trefois été créé par lui.

Davantage, où Monsieur Des-Cartes dit que l'idée de Dieu & de nôtre ame est née, & résidente en nousmême, je voudrois bien sçavoir si les ames de ceux-là pensent, qui dorment prosondément, & sans aucune rêverie: Si elles ne pensent point, elles n'ont alors aucunes idées; & par consequent il n'y a point d'idée qui soit née & residente en nous-même, car ce qui est né & résidant en nous-même, est toûjours present à nôtre pensée.

#### RE'PONSE.

Ucune chose de celles que nous attribuons à Dieu, ne peut venir des objets exterieurs, comme d'une cause exemplaire: Car il n'y a rien en Dieu de semblable aux choses exterieures, c'est-à-dire, aux choses corporelles. Or, il est manifeste que tout ce que nous concevons être en Dieu de dissemblable aux choses exterieures, ne peut venir en nôtre pensée par l'entremise de ces mêmes choses, mais seulement par celle de la cause de cette diversité, c'est-à-dire, de Dieu. Et je demande ici de quelle sa-

Son ce Philosophe tire l'intellection de Tome I.

OBJECTIONS ET RE'PONSES

170 Dieu des choses exterieures : Car pour moi j'explique aisément quelle est l'idée que j'en ai, en disant que par le mot d'idée, j'entens la forme de toute perception; Car qui est celui qui conçoit quelque chose, qui ne s'en ape perçoive? & qui n'ait par consequent cette forme, ou cette idée de l'intel lection; laquelle venant à étendre à l'infini, il forme l'idée de l'intellection Divine; & ce que je dis de cette perfection se doit entendre de même de toutes les autres.

Mais parce que je me suis servi de l'idée de Dieu qui est en nous, pour démontrer son existence, & que dans cette idée une puissance si immense est contenue, que nous concevons qu'il repugne, s'il est vrai que Dieu existes que quelque autre chose que lui existe, fi elle n'a été créée par lui, il fuit clas, rement de ce que son existence a été démontrée, qu'il a été aussi démontre que tout ce monde, c'est-à-dire, tou tes les autres choses differentes de Dieu qui existent, ont été créées pas lui.

Enfin, lorsque je dis que quelque idée est née avec nous, ou quell? el naturellement empreinte en nos a ness je n'entens pas qu'elle se presente tous

TROISIE'MES. Jours à nôtre pensée ; car ainsi il n'y en auroit aucune; mais j'entens seulement que nous avons en nous-mêmes la faculté de la produire.

### OBJECTION ONZIE'ME

IT toute la force du raisonnement Contre dont je me suis servi pour prouver l'artil'existence de Dieu, consiste en ce que cle 432 le vois qu'il ne seroit pas possible que ma de lage. nature fût telle qu'elle est, c'est-à-dire, que j'eusse en moi l'idée de Dieu, si Dieu n'existoit veritablement, à sçavoir ce même Dieu dont j'ai en moi

Puisque ce n'est donc pas une chose démontrée que nous asons en nous l'idée de Dieu, & que la Religion Chrétienne nous oblige de croire que Dieu est inconcevable, c'est-à-dire, lelon mon opinion, qu'on n'en peut avoir d'idée, il s'ensuit que l'existence de Dieu n'a point été démontrée, & beaucoup moins la Création du monde.

#### REPONSE.

Uand on dit que Dieu est inconcevable, cela s'entend d'une conception qui le comprenne totale172 OBJECTIONS ET RE'PONSES ment, & parfaitement. Au reste, l'ai déja tant de sois expliqué, comment nous avons en nous l'idée de Dieu, que je ne le puis encore ici repeter sans ennuier les Lecteurs.

# OBJECTION DOUZIE'ME

Sur la quatriéme Meditation.

Du yrai & du faux.

"Est pourquoi je connois que l'er reur en tant que telle, n'est pos de la 4. quelque shose de réel qui dépende de Méd. Dieu, mais que c'est seulement un défaut ; & qu'ainst pour faillir je n'al pas besoin de quelque faculté qui m'an été donnée de Dieu, particulierement

pour cet effet.

Il est certain que l'ignorance est seulement un défaut, & qu'il n'est pas besoin de quelque faculté positive pour être ignorant; mais quant à l'erreul, ce n'est pas une chose si manifeste Car il semble que si les pierres, les autres choses inanimées sont inca pables d'erreur, c'est seulement parce qu'elles n'ont pas la faculté de raison per, ni d'imaginer; d'où il faut con

TROISIE'MES. clure que pour être capable d'erreur il est besoin d'un entendement, ou du moins d'une imagination, qui sont des facultez toutes deux positives, accordées à tous ceux qui se trompent, mais aussi à eux seuls.

Outre cela, Monsieur Des-Cartes ajoûte ; j'apperçois que mes erreurs dé-Pendent du concours de deux causes, de la faculté de connoître qui est en moi, & la faculté d'élire, ou bien de mon libre arbitre. Ce qui me semble avoir de la contradiction avec les choles qui ont été dites auparavant. Ou il faut aussi remarquer que la liberté du franc-arbitre est supposée sans être Prouvée, quoique cette supposition soit contraire à l'opinion des Calvinistes.

#### RE'PONSE.

Nore que pour faillir il foit besoin de la faculté de raisonner Ou pour mieux dire de juger, c'esta-dire, d'affirmer & de nier) d'autant que c'en est le défaut, il ne s'ensuit Pas pour cela que ce défaut soit réel; non plus que l'aveuglement n'est pas appellé réel; quoique les pierres ne loient pas dites aveugles, pour cela leulement qu'elles ne sont pas capables H 111

174 OBJECTIONS ET REPONSES de voir; Et je suis fort étonné de n'a voir encore pû rencontrer dans toutes ces objections aucune confequence qui me semblat être bien tirée de ses

principes.

Je n'ai rien supposé ou avancé tous chant la liberté, que ce que nous refsentons tous les jours en nous-mêmes, & qui est très-connu par la lumiero naturelle: Et je ne puis comprendre pourquoi on dit ici que cela répugne, ou a de la contradiction avec ce qui

a été dit auparavant.

Mais encore que peut-être il y en ait plusieurs, qui considerant la preordination de Dieu, ne peuvent comprendre comment nôtre liberté peut Subsister & s'accorder avec elle, il n'y a néanmoins personne, qui se regat dant soi-même, ne ressente, & n'ex, perimente que la volonté & la liberte ne sont qu'une même chose, ou plû tôt qu'il n'y a point de difference en tre ce qui est volontaire, & ce qui est libre. Et ce n'est pas ici le lieu d'exa miner quelle est en cela l'opinion des Calvinistes.

### OBJECTION TREIZIE'ME.

D Ar exemple, examinant ces jours Contre passez si quelque chose existoit ve- l'artiritablement dans le monde; & pre- de la 40 nant garde que de cela seul que j'exa-Med. minois cette question, il suivoit trèsévidemment que j'existois moi-même, Je ne pouvois pas m'empêcher dejuger qu'une chose que je concevois si clairement, étoit vraie; non que je m'y trouvasse forcé par une cause exterieure; mais seulement parce que d'une grande clarté qui étoit en mon entendement, a Juivi une grande inclination en ma volonté, & ainsije me suis porté à croire avec d'autant plus de liberté, que je me Juis trouvé avec moins d'indifference.

Cette façon de parler, une grande clarte dans l'entendement est metaphonque, & partant n'est pas propre à entrer dans un argument : Or celui qui n'a aucun doute, prétend avoir une semblable clarté, & sa volonté ha pas une moindre inclination pour affirmer ce dont il n'a aucun doute, que celui qui a une parfaite science. Cette clarté peut donc bien être la cause pourquoi quelqu'un aura & dé-

H iiii

176 OBJECTIONS ET RE'PONSES fendra avec opiniâtreté quelque opinion, mais elle ne lui sçauroit faire connoître avec certitude qu'elle elt vraie.

De plus, non-seulement sçavoir qu'une chose est vraie, mais aussi la croire, ou lui donner fon aveu & consentement, ce sont choses qui ne dépendent point de la volonté; car les choses qui nous sont prouvées par de bons argumens, ou racontées comme croïables, foit que nous le voulions, ou non, nous sommes contraints de les croire. Il est bien vrai qu'affir mer ou nier, soûtenir ou resuter des propositions, ce sont des actes de la volonté, mais il ne s'ensuit pas que le consentement & l'aveu interieur de pendent de la volonté.

Et partant la conclusion qui suit n'est pas suffisamment démontrée. Et c'est dans ce mauvais usage de nôtre liberté? que consiste cette privation qui constitue. la forme de l'erreur.

### RE'PONSE.

L'importe peu que cette façon de A parler, une grande clarte, soit propre, ou non à entrer dans un argument, pourvû qu'elle soit propre pour

TROISIE' MES expliquer nettement nôtre pensée, comme elle l'est en effet. Car il n'y a Personne qui ne sçache que par ce mot, une clarte dans l'entendement, on entend une clarté ou perspicuité de connoissance, que tous ceux-là n'ont peut-estre pas qui pensent l'avoir, mais cela n'empêche pas qu'elle he differe beaucoup d'une opinion Obstinée, qui a été conçûe sans une

évidente perception.

Or quand il est dit ici que soit que hous voulions, ou que nous ne voulons pas, nous donnons nôtre créance aux choses que nous concevons clairement, c'est de même que si on disoit, que soit, que nous voulions, ou que nous ne voulions pas, nous Voulons & desirons les choses bonnes quand elles nous font clairement connûcs: Car cette façon de parler, soit que nous ne voulions pas, n'a point de lieu en telles occasions, parce qu'il y à de la contradiction à vouloir, & à ne vouloir pas une même chose.



# OBJECTION QUATORZIE'ME'

Sur la cinquiéme Meditation.

De l'Essence des choses corporelles

Contre Comme par exemple, lorsque l'il n'y ait peut-estre en aucun lieu du monde delase, hors de ma pensée une telle figure, & Mcd. qu'iln'y en ait jamais eu, ilne laisse pas néanmoins d'y avoir une certaine na ture, ou forme, ou essence déterminée de cette figure, laquelle est immuable, & éternelle, que je n'ai point inventée, & qui ne dépend en aucune façon de mon esprit, comme il paroit de ce que Fon peut démontrer diveises proprietes de ce triangle.

S'il n'y a point de triangle en au cun lieu du monde, je ne puis com prendre comment il a une nature ! car ce qui n'est nulle part, n'est point du tout, & n'a donc point aussi d'e tre, ou de nature. L'idée que nôtre esprit conçoit du triangle, vient d'un autre triangle que nous avons vû, ou inventé sur les choses que nous avons vûcs; mais depuis qu'une fois nous

TROISIE'MES avons appellé du nom de Triangle la chose, d'où nous pensons que l'idée du triangle tire son origine, encore que cette chose perisse, le nom demeure toûjours. De même si nous avons une fois conceu par la pensée que tous les angles d'un triangle pris ensemble sont égaux à deux droits, & que nous ayons donné cet autre nom au triangle : qu'il est une chose qui a trois angles égaux à deux droits : Quand 1 n'y auroit au monde aucun triangle, le nom néanmoins ne laisseroit pas de demeurer. Et ainsi la verité de cette Proposition sera éternelle, que le trian-Ele est une chose qui a trois angles égaux à deux droits; mais la nature du triangle ne sera pas pour cela éternelle; Car s'il arrivoit par hazard que tout triangle generalement perit, elle cefleroit aussi d'estre.

De même cette proposition l'homme est un animal sera vraye éternellement, à cause des noms; mais supposé que le genre humain fût anéanti, il

h'y auroit plus de nature humaine. D'où il est évident que l'essence en tant qu'elle est distinguée de l'existence, n'est rien autre chose qu'un assemblage de noms par le verbe Est; Et Partant l'essence sans l'existence, est 180 OBJECTIONS ET RE'PONSES une fiction de nôtre esprit: Et il semble que comme l'image d'un homme qui est dans l'esprit est à cet homme, ainsi l'essence est à l'existence, ou bien comme cette proposition Socrate est homme , est à celle - ci Socrate est , ou existe; Ainsi l'essence de Socrate est à l'existence du même Socrate : Or ceci Socrate est homme, quand Socrate n'existe point, ne signifie autre chole qu'un assemblage de noms, & ce mot Est, ou Estre, a sous soi l'image de l'Unité d'une chose, qui est désignée par deux noms.

### RE'PONSE.

A distinction qui est entre l'essen-ce & l'existence, est connsie de tout le monde; & ce qui est dit ici des noms éternels, au lieu des concepts, ou des idées d'une éternelle verité; a déja été ci-devant assez resuté & rejetté.



## OBJECTION QUINZIE'ME

SUR LA SIXIE'ME MEDITATION.

De l'existence des choses materielles.

Ar Dieu ne m'ayant donné aucune Contre faculté pour connoître que cela l'arti-Joit (à sçavoir que Dieu par lui-même cle 22. ou par l'entremise de quelque créatu- de lasez Medit re plus noble que le corps, m'envoie les idées du corps ) mais au contraire m'ayant donné une grande inclination à croire qu'elles me sont envoiées, ou qu'elles partent des choses corporelles, je ne vois pas comment on pourroit l'excuser de tromperie, si en effet ces idées partoient d'ailleurs, ou m'étoient envoiées Par d'autres causes que par des choses cor-Porelles; & partant il faut avouer qu'il I a des choses corporelles qui existent.

C'est la commune opinion que les Medecins ne péchent point qui dé-Soivent les malades pour leur propre lanté, ni les peres qui trompent leurs enfans pour leur propre bien; & que le mal de la tromperie ne consiste pas dans la fausseté des paroles, mais dans la malice de celui qui trompe. Que

¥82 OBJECTIONS ET RE'PONSES Monsieur Des Cartes prenne donc garde si cette proposition, Dieu ne nous peut jamais tromper, prise universellement, est vraie, car si elle n'est pas vraie ainsi universellement prise, cette conclusion n'est pas bonne, donc il y a des choses corporelles qui existent.

#### RE'PONSE.

Pour la verité de cette conclusion, il n'est pas necessaire que nous ne puilsions jamais être trompez ( car au contraire j'ai avoué franchement que nous le fommes fouvent ) mais seulement que nous ne le soions point, quand nôtre erreur feroit paroître en Dieu une volonté de décevoir, laquelle ne peut estre en lui : & il y a encore ici une conséquence qui ne me semble pas estre bien déduite de ses principes.

Contre OBJECTION DERNIERE l'arri.

cle 48. Ar je reconnois maintenant qu'il de la 6. y a entre l'une & l'autre (scavoit est entre la veille & le sommeil) une trés-notable difference, en ce que nôtre memoire ne peut jamais lier & joindre

TROISIE'MES. 182 nos songes les uns aux autres, & avec toute la suite de nôtre vie, ainsi qu'elle a de coûtume de joindre les choses qui nous arrivent étant éveillez.

Je demande sçavoir si c'est une chole certaine, qu'une personne songeant qu'elle doute si elle songe, ou non, he puisse songer que son songe est Joint & lié avec les idées d'une longue suite de choses passées. Si elle le peut, les choses qui semblent ainsi à celui qui dort estre les actions de sa vie paslée, peuvent être tenuës pour vraïes, tout de même que s'il étoit éveillé. De plus, d'autant, comme il dit luimême, que toute la certitude de la cience, & toute sa verité dépend de la seule connoissance du vrai Dieu, ou bien un Athée ne peut pas reconnoître qu'il veille par la memoire des actions de sa vie passée, ou bien une personne peut sçavoir qu'elle veille sans la connoissance du vrai Dieu.

#### RE'PONSE.

Elui qui dort & songe, ne peut pas joindre & assembler parfaitement & avec verité ses rêveries avec les idées des choses passées, encore qu'il puisse fonger qu'il les assemble.

184 Objections et Re'ponses Car qui est-ce qui nie que celui qui dort se puisse tromper; Mais après étant éveillé, il connoîtra facilement son erreur.

Et un Athée peut reconnoître qu'il veille par la mémoire des actions de fa vie passée, mais il ne peut passéavoir que ce signe est fussifiant pour le rendre certain qu'il ne se trompe point, s'il ne seatt qu'ila été créé de Dieu. & que Dieu ne peut être trompeur.





QUATRIEMES OBJECTIONS Faites par Monsieur Arnaud, Docteur en Theologie.

Lettre dudit S. au R. P. Mersenne



ON REVEREND PERE,

Je mets au rang des signalez biensaits la communication qui m'a été
saite par vôtre moïen des Meditations
de Monsieur Des-Cartes; Mais comme vous en sçaviez le prix, aussime
l'avez-vous venduë fort cherement,
puisque vous n'avez point voulu me
saire participant de cet excellent ouvrage, que je ne me sois premierement obligé de vous en dire mon sentiment. C'est une condition à laquelle
je ne me serois point engagé, si le destructure de connoître les belles choses n'étoit en moi fort violent, & contre
laquelle je reclamerois volontiers, si

je pensois pouvoir obtenir de vous aussi facilement une exception pour m'être laissé emporter par cette louable curiosité; comme autresois le Préteur en accordoit à ceux de qui la crainte ou la violence avoit arraché le consentement.

Car que voulez-vous de moi? Mon jugement touchant l'auteur ? Nulle" ment; il y a longtems que vous sçavez en quelle estime j'ai sa personne, & Je cas que je fais de son esprit, & de fa doctrine; vous n'ignorez pas aussi les fâcheuses affaires qui me tiennent à present occupé, & si vous avet meilleure opinion de moi que je ne mérite, il ne s'ensuit pas que je n'aie point connoissance de mon peu de capacité; Cependant, ce que vous voulez soumettre à mon examen, demande une très-haute suffisance, avec beaucoup de tranquillité & de loisit, afin que l'esprit étant dégagé de l'em barras des affaires du monde, ne penle qu'à soi-même. Ce que vous jugez bien ne se pouvoir faire sans une méditation très-profonde, & une très-gran, de recollection d'esprit. J'obeiral néanmoins puisque vous le voulez, mais à condition que vous serez mon garand, & que vous répondrez de

QUATRIE'MES. 187 toutes mes fautes. Or quoique la Philosophie se puisse vanter d'avoir seule enfanté cet ouvrage, neanmoins parce que nôtre Auteur en cela très-modeste, se vient lui-même presenter au Tribunal de la Theologie, je jouërai ici deux personnages : dans le premier paroissant en Philosophe, je re-Presenterai les principales difficultez que je jugerai pouvoir estre proposées par ceux de cette profession touchant les deux questions de la nature de l'esprit humain, & de l'existence de Dieu; & après cela prenant l'habit d'un Theologien, je mettrai en avant les scrupules qu'un homme de cette tobe pourroit rencontrer en cet ouvrage.

## De la nature de l'esprit humain.

A premiere chose que je trouve ici digne de remarque, est de voir que Monsieur Des Cartes établisse pour sondement & premier principe de toute sa Philosophie, ce qu'avant lui faint Augustin homme de très-grand esprit & d'une singuliere doctrine, non-seulement en matiere de Theologie, mais aussi en ce qui concerne la Philosophie, avoit pris

pour la baze & le foûtien de la fienne. Car dans le Livre second du li bre arbitre, chap. 3. Alipius disputant avec Evodius, & voulant prouver qu'il y a un Dieu, premierement, ditil, je vous demande, afin que nous commencions par les choses les plus mant festes, scavoir si vous estes, on si pentestre vous ne craignez point de vous méprendre, en repondant à ma deman, de, combien qu'à vray dire si vous n'étiez point, vous ne pourriez jamais être trompé? Aufquelles paroles revien nent celles-ci de nôtre auteur. Mais il y a un je ne sçai quel trompeur trespuissant & très-ruse', qui met toute son industrie à me tromper toûjours. Il est donc sans doute que je suis, s'il me trompe. Mais poursuivons, & afin de ne nous point éloigner de nôtre sujet? voions comment de ce principe of peut conclure que nôtre esprit est distinct, & separé du corps.

Contre Je puis douter si j'ai un corps, voire l'art. 17. même je puis douter s'il y a aucun Medit corps au monde, & néanmoins je ne voicz puis pas douter que je ne sois, ou que la ré- je n'existe, tandis que je doute, ou

ponse, que je pense.

ponc moi qui doute, & qui penle, je ne suis point un corps, autrement

en doutant du corps, je douterois de moi-même.

Voire même encore que je soûtienne opiniâtrement qu'il n'y a aucun
corps au monde, cette verité neanmoins subsiste toûjours, je suis quelque
chose, & partant je ne suis point un
corps. Certes cela est subtil; mais
quelqu'un pourra dire (ce que même
nôtre Auteur s'objecte) de ce que je
doute, ou même de ce que je nie qu'il
y ait aucun corps, il ne s'ensuit pas pour

cela qu'il n'y en ait point.

Mais aussi peut-il arriver, que ces choses même que je suppose n'estre point, parce qu'elles me sont inconnues, ne sont point en estet disferentes de moi, que je connois. Se n'en scai rien, dit-je ne dispute pas maintenant de cela, le ne puis donner mon jugement que des choses qui me sont connuës; je connois que j'existe, & je cherche que l'e suis, moi que je connois estre. Or il est trèscertain que cette notion & connoissance de moi-même, ainst précisement prile, ne dépend point des choses dont l'existance ne m'est pas encore connuë.

Mais puisqu'il confesse lui-même que par l'argument qu'il a proposé dans son Traité de la Methode, pag. 34. la chose en est venuë seulement à ce

OBJECTIONS TOO point, qu'il a été obligé d'exclure de la nature de son esprit, tout ce qui est corporel & dépendant du corps, non pas en égard à la verité de la chose; mais seulement suivant l'ordre de s pensée, & de son raisonnement, (el telle sorte que son sens étoit qu'il ne connoissoit rien qu'il scut appartenir son essence, sinon qu'il étoit une chose qui pense ) Il est évident par cette re ponse, que la dispute en est encore aux mêmes termes, & partant que la question dont il nous promet la solution, demeure encore en son entier sçayoir, comment de ce qu'il ne con, noît rien autre chose qui appartienne son essence, (sinon qu'il est une chole qui pense) il s'ensuit qu'il n'y a aussi rien autre chose qui en effet lui appar tienne. Ce que toutefois je n'ai la découvrir dans toute l'étendue de seconde Meditation, tant j'ai l'espris pelant & groffier; mais autant que je le puis conjecturer, il en vient la preuve dans la fixiéme, pour qu'il a cru qu'elle dépendoit de 1 connoissance claire & distincte de Dieu, qu'il ne s'étoit pas encore ac quise dans la seconde Meditation Voici donc comment il prouve, décide cette difficulté.

QUATRIE'MES. Pour ce, dit-il, que je sçai que toutes 2 les choses que je conçois clairement & Contre distinctement peuvent estre produites par de la se Dieu telles que je les conçois, il suffit Medit. que je puisse concevoir clairement & Voyez distinctement une chose sans une autre, la ré-Pour estre certain que l'une est distincte ponse, ou différente de l'autre, parce qu'elles 2. Peuvent estre separées, au moins par la toute puissance de Dieu; & il n'importe Pas par quelle puissance cette séparation se sasse pour estre obligé à les juger difserentes. Donc pour ce que d'un costé l'ai une claire & distintte idée de moimême, en tant que je suis seulement une chose qui pense & non étendue; & que d'un autre j'ai une idée distincte du corps, en tant qu'il est seulement une chose stendue, & qui ne pense point, il est certain que ce moi, c'est-a-dire, mon ame, par laquelle je suis ce que je suis, Il entierement & veritablement distincte de mon corps, & qu'elle peut-estre ou exister sans lui, ensorte qu'encore qu'il he fut point, elle ne laisseroit pas d'estre

l'out ce qu'elle est.

Il faut ici s'arrester un peu, car il ne semble que dans ce peu de paroles consiste tout le nœud de la dissis-

Et premierement afin que la ma-

OBJECTION'S jeure de cet argument soit vraie, cela ne se doit pas entendre de toute sorte de connoissance, ni même de toute celle qui est claire & distincte, mais seulement de celle qui est pleine & entiere, (c'est-à-dire, qui comprend tout ce qui peut estre connu de la chose) Car Monsieur Des Cartes con fesse lui-même dans ses réponses aux premieres Objections, qu'il n'est pas besoin d'une distinction réelle, mais que la formelle suffit, afin qu'une cho se puisse estre conceue distinctement & separement d'une autre, par une abstraction de l'esprit qui ne conçoit la chose qu'imparfaitement, & en par tie, d'où vient qu'au même lieu ajoûte.

Mais je conçois pleinement ce que c'el que le corps, (c'est-à-dire, je conçois le corps comme une chose complete, en pensant seulement que c'est une chos étendue, figurée, mobile, & c. encort que je nie de lui toutes les choses qui appartiennent à la nature de l'espris Et d'autre part je conçois que l'esprit el une chose complete, qui doute, qui ell rend, qui veut, &c. encore que je nit qu'il y ait en lui aucune des choses qui sont contenues en l'idée du corps. Dont il y a une distinction réelle entre le com

& l'esprite

QUATRIE'MES. Mais si quelqu'un vient à revoquer en doute cette mineure ; & qu'il soûtienne que l'idée que vous avez de vous - même n'est pas entiere, mais seulement imparfaite, lorsque vous vous concevez ( c'est-à-dire vôtre es-Prit ) comme une chose qui pense, & qui n'est point étenduë : Et pareillement lorsque vous vous concevez (c'est-à-dire vôtre corps) comme une chose étenduë, & qui ne pense point: Il faut voir comment cela a été prouvé dans ce que vous avez dit aupatavant: Car je ne pense pas que ce soit une chose si claire, qu'on la doive Prendre pour un principe indémonstrable, & qui n'ait pas besoin de preu-

Et quant à sa premiere partie, à savoir que vous concevez pleinement ce que c'est que le corps, en pensant seutement que c'est une chose étendue, si-Eurée, mobile, &c. encore que vous nie? de lui toutes les choses qui appartiennent à la nature de l'esprit, elle est de peu d'importance; Car celui qui maintiendroit que nôtre esprit est cor-Porel, n'estimeroit pas pour cela que tout corps sut esprit; & ainsi le corps seroit à l'esprit comme le genre est à l'espece; mais le genre peut estre en-

Tome I.

axiome de Logique, que l'espece étant niée, le genre n'est pas nié, ou bien, là ou est le genre, il n'est pas necessaire que l'espece soit : Ainsi je puis concevoir la figure sans concevoir aucune des proprietez qui sont particulieres au cercle. Il reste donc encore à prouver que l'esprit peut estre pleinement & entierement entendu fans le corps,

Or pour prouver cette proposition, je n'ai point, ce me semble, trouvé de plus propre argument dans tout cet ouvrage, que celui que j'ai allegué au commencement, à sça voir, je puis niet qu'il y ait aucun corps au monde, au oune chose étendue, & neanmoins fuis assuré que je suis, tandis que je le nie, ou que je pense, je suis dont une chose qui pense, & non point " corps, & le corps n'appartient point à la connoissance que j'ai de moi-mie me.

Mais je vois que de-là il resulte seu lement que je puis acquerir quelque connoissance de moi-même sans la connoissance du corps; mais que cette connoissance soit complette & entiere? en telle forte que je sois assuré que

QUATRIE' MES. je ne me trompe point, lorsque j'exclus le corps de mon essence, cela ne m'est pas encore entierement mani-

teste: par exemple.

Posons que quelqu'un sçache que l'angle au demi cercle est droit, & partant que le triangle fait de cet angle du diametre du cercle est rectangle: Mais qu'il doute, & ne sçache Pas encore certainement, voire même qu'ayant été deceu par quelque so-Phisme, il nie, que le quarré de la baze d'un triangle rectangle soit égal dux quarrez des costez, il semble que selon ce que propose Monsieur Des Cartes, il doive se confirmer dans on erreur, & fausse opinion: Car dira-t'il, je connois clairement & diftactement que ce triangle est rectangle, je doute néanmoins que le Marré de sa baze soit égalaux quartez des costez ; donc il n'est pas de l'essence de ce triangle que le quarré de sa baze soit égal aux quarrez des costez.

En après encore que je nie que le quarré de sa baze soit égal aux quardes costez, je suis neanmoins afluré qu'il est rectangle, & il me deneure en l'esprit une claire & distinde connoissance qu'un des angles de

796 OBJECTIONS ce triangle est droit, ce qui étant, Dieu même ne sçauroit faire qu'il ne soit pas rectangle.

Et partant ce dont je doute, & que je puis même nier, la même idée me demeurant en l'esprit, n'appartient

point à son essence.

De plus, pour ce que je sçai que tol tes les choses que je conçois clairement & distinctement, peuvent estre produt tes par Dieu telles que je les cançois! c'est assez que je puisse concevoir clas rement & distinctement une chose sans une autre, pour ostre certain que l'une est differente de l'autre, parce que Ditt les peut séparer. Mais je conçois clas rement & distinctement que ce trians gle est rectangle, sans que je sçache que le quarré de sa baze soit égal aux quarrez des costez; donc au moins par la toute-puissance de Dieu il 10 peut faire un triangle rectangle dont le quarré de la baze ne sera pas égal aux quarrez des costez.

Je ne vois pas ce que l'on peut icl répondre, si ce n'est que cet homme ne connoît pas clairement & distinctes ment la nature du triangle rectangle; mais d'où puis-je sçavoir que je con nois mieux la nature de mon esprit? qu'il ne connoît celle de ce triangle!

QUATRIE'MÈS. Car il est aussi assuré que le triangle au demi-cercle a un angle droit, ce qui est la notion du triangle rectangle, que je suis assuré que j'existe; de ce que je pense.

Tout ainsi donc que celui-là se trompe, de ce qu'il pense qu'il n'est Pas de l'essence de ce triangle (qu'il connoît clairement, & distinctement estre rectangle) que le quarré de sa baze soit égal aux quarrez des côtez; pourquoi peut-estre ne me trompai-je pas aussi, en ce que je pense que rien autre chose n'appartient à ma nature que je sçai certainement & distinctement estre une chose qui pense,) finon que je suis une chose qui pense? Veu que peut-estre il est aussi de mon essence que je sois une chose éten-

Et certainement, dira quelqu'un, ce n'est pas merveille, si lorsque de ce Que je pense, je viens à conclure que le suis, l'idée que de-là je forme de moiînême ne me represente point autrement à mon esprit, que comme une chose qui pense, puisqu'elle a été titée de ma seule pensée. De sorte que le ne vois pas que de cette idée l'on Puisse tirer aucun argument, pour prouver que rien autre chose n'ap-

I 111

partient à mon essence, que ce qui est contenu en elle.

On peut ajoûter à cela que l'argument proposé semble prouver trop, & nous porter dans cette opinion de quelques Platoniciens (laquelle néanmoins nôtre Auteur resure) que rien de corporel n'appartient à nôtre esfence, en sorte que l'homme soit set lement un esprit, & que le corps n'en soit que le vehicule, ou le char qu' le porte, d'où vient qu'ils désinisset l'homme, un esprit usant, ou se ser-

vant du corps.

Que si vous répondez que le corps n'est pas absolument exclus de mon essence, mais seulement en tant que précisement je suis une chose qui pense, on pourroit craindre que quelqu'un ne vint à soupçonner que peut-estre la notion ou l'idée que j'ai de mol même, en tant que je suis une chole qui pense, ne soit pas l'idée ou notion de quelque estre complet, qui soit pleinement & parfaitement con çû, mais seulement celle d'un Estre incomplet, qui ne foit conçû qu'impat faitement, & avec quelque sorte d'abs traction d'esprit, ou restriction de penfée.

D'où il suit que comme les Geomes

QUATRIE'MES. tres conçoivent la ligne comme une longueur sans largeur, & la superficie comme une longueur & largeur fans Profondeur, quoiqu'il n'y ait point de longueur sans largeur, ni de largeur lans profondeur; Peut-estre aussi quelqu'un pourroit-il mettre en doute, savoir si tout ce qui pense, n'est point, aussi une chose étenduë; mais qui Outre les proprietez qui lui sont communes avec les autres choses étenduës, comme d'estre mobile, figurable, &c. ait aussi cette particuliere vertu & faculté de penser, ce qui fait que par une abstraction de l'esprit, elle peut estre conçue avec cette seule vertu, comme une chose qui pense, quoiqu'en effet les proprietez & qualitez du corps conviennent à toutes les choses qui ont la faculté de penser; tout ainsi que la Quantité peut estre conçûe avec la longueur seule, quoiqu'en effet il n'y ait Point de quantité à laquelle avec la longueur, la largeur & la profondeur he conviennent.

Ce qui augmente cette difficulté, est que cette vertu de penser, semble estre attachée aux organes corporels, puisque dans les ensans elle paroît affoupie, & dans les foux tout-à-sait éteinte, & perdué, ce que ces person-

Tiiii

200 OBJECTIONS

nes impies & meurtrieres des ames nous objectent principalement.

Voilà ce que j'avois à dire touchant la distinction réelle de l'esprit d'avec le corps ; mais puisque Monsieur Des-Cartes a entrepris de démontrer l'immortalité de l'ame, on peut demander avec raison si elle suit évidemment de cette distinction; Car selon les principes de la Philosophie ordinaire, cela ne s'ensuit point du tout; vû qu'ords nairement ils difent que les ames des bestes sont distinctes de leurs corps, & que néanmoins elles périssent avec

J'avois étendu jusques icy cet écrit, & mon dessein étoit de montrer comment selon les principes de nôtre Auteur (lesquels je pensois avoir recueildis de sa façon de Philosopher) de la réelle distinction de l'esprit d'avec le corps, son immortalité se conclut fact lement; lorsqu'on m'a mis entre les mains un Sommaire des six Meditations fait par le même Auteur, qui outre la grande lumiere qu'il apporte à tout ion ouvrage, contenoit fur ce fujet les anêmes raisons que j'avois meditées pour la folution de cette question.

Pour ce qui est des ames des bestes, il a déja assez fait connoître en d'autres

QUATRIE MES. lieux, que son opinion est qu'elles n'en ont point, mais bien seulement un corps figuré d'une certaine façon, & composé de plusieurs differens organes, disposez de telle sorte, que toutes les Operations que nous remarquons en elles, peuvent estre faites en lui, & Par lui.

Mais il y a lieu de craindre que cette opinion ne puisse pas trouver créance dans les esprits des hommes, si elle h'est soûtenuë & prouvée par de trèsfortes raisons. Car cela semble incroiable d'abord, qu'il se puisse faire, sans e ministere d'aucune ame, que la lumiere, par exemple, qui reflechit d'un Corps d'un loup dans les yeux d'une brebis, remuë tellement les petits fidets de ses nerss optiques, qu'en vertu de ce mouvement qui va jusqu'au cerveau, les esprits animaux soient répandus dans ses nerfs, en la maniere qui est requise pour faire que cette brebis Prenne la fuite.

J'ajoûterai seulement ici que j'approuve grandement ce que Monsieur Des-Cartes dit touchant la distinction qui est entre l'imagination, & la conception pure, ou l'intelligence; & que ça toûjours été mon opinion, que les choses que nous concevons par la raifon font beaucoup plus certaines que celles que les sens corporels nous font appercevoir. Car il y a long-tems que que j'ai appris de Saint Augustin, Chap. 15. De la quantité de l'ame, qu'il faut rejetter le sentiment de ceux qui se persuadent que les choses que nous voions par l'esprit, sont moins certal nes que celles que nous voions par les yeux du corps, qui sont presque tou. jours troublez par la pituite. Ce qui fait dire au même Saint Augustin dans le Livre premier de ses Solil. Chapitre 4. Qu'il a experimenté plusieurs sois, qu'en matiere de Geometrie, les sens font comme des vaisseaux.

Car, dit-il, lorsque pour l'établissement & la preuve de quelque proposetion de Geometrie, je me suis laisse conduire par mes sens jusqu'au lieu en je prétendois aller, je ne les ai pas plutet quittez, que venant à repasser pas ma pensée toutes les choses qu'ils sembloient m'avoir apprises, je me suis rrouvé l'esprit aussi inconstant que sou les pas de ceux que l'on vient de metre à terre après une longue navigation c'est pourquoi je pense qu'on pourroit plus trouver l'art de naviger sur la terre, que de pouvoir comprendre la Geometrie par la seule entremise du

Sens, quoiqu'il semble pourtant qu'ils n'aident pas peu ceux qui commencent à l'apprendre.

#### DE DIEU.

A premiere raison que nôtre Auteur apporte pour démontrer l'Existence de Dieu, laquelle il a entrepris de prouver dans sa troisséme Meditation, contient deux parties; la premiere, est que Dieu existe, parce que son idée est en moi; Et la seconde, que moi qui ai une telle idée, je ne puis venir que de Dieu.

Touchant la premiere partie, il n'y a qu'une seule chose que je ne puis approuver, qui est que Monsseur Destre Cartes aïant fait voir que la fausset le la 3. Jugemens, il dit néanmoins un peu Med. après qu'il y a des idées qui peuvent non pas à la verité formellement, mais la réponse partie de la verité formellement, mais la réponse materiellement estre fausses, ce qui nombre me semble avoir de la repugnance avec 3.

Mais de peur qu'en une matiere si obscure je ne puisse pas expliquer ma pensée assez nettement, je me servirai d'un exem le qui la rendra plus maniseste. Si, dit-il, le froid est seule-

Ivi

ment une privation de la chaleur, l'idée qui me le represente comme une chose positive, sera materiellement fausse.

Au contraire, si le froid est seulement une privation, il ne pourra y avoir aucune idée du froid, qui me le represente, comme une chose positive, & ici nôtre Auteur consond le

jugement avec l'idée.

Car qu'est-ce que l'idée du froid? C'est le froid même en tant qu'il est objectivement dans l'entendement; mais si le froid est une privation, il ne sçauroit être objectivement dans l'entendement par une idée, de qui l'être objectif soit un être positif: Donc si le froid est seulement une privation, jamais l'idée n'en pourra estre positive, & consequemment il n'y en pourra avoir aucune qui soit materiellement fausse.

Cela se consirme par le même argument que Monsieur Des-Cartes emploie pour prouver que l'idée d'un Estre infini est necessairement vraïe: Car, dit-il, bien que l'on puisse sein dre qu'un tel Estre n'existe point, on ne peut pas néanmoins seindre que son idée ne me represente rien de réel-

La même chose se peut dire de toute idée positive; Car encore que l'on

QUATRIE'MES. 205 puisse feindre que le froid, que je pense être representé par une idée politive, ne soit pas une chose positive, on ne peut pas néanmoins feindre, qu'une idée positive ne me represente ten de réel, & de positif; vû que les dées ne sont pas appellées positives lelon l'être qu'elles ont en qualité de Modes, ou de manieres de penser, car en ce sens elles seroient toutes positives: Mais elles sont ainsi appellées de l'être objectif qu'elles contiennent, de representent à nôtre esprit. Partant cette idée peut bien n'être pas l'idée du froid, mais elle ne peut pas être fausse.

Mais direz-vous, elle est fausse pour cela même qu'elle n'est pas l'idée du froid; au contraire c'est vôtre jugement qui est faux, si vous la jugez fre l'idée du froid: mais pour elle il est certain qu'elle est très-vraic. Tout ainsi que l'idée de Dieu ne doit pas materiellement même estre appellée fausse, encore que quelqu'un la puisse transferer & rapporter à une chose qui ne soit point Dieu comme ont fait les idolâtres.

Enfin cette idée du froid que vous dites être materiellement fausse, que represente-t'elle à vôtre esprit? Une

privation: Donc elle est vraie; un Estre positif; Donc elle n'est pas l'i dée du froid: Et de plus, quelle est la cause de cet être positifobjectif, qui felon vôtre opinion fait que cette idee foit materiellement fausse ? C'est, dites vous, moi-même en tant que je parti cipe du neant. Donc l'être objectif por sitif de quelque idée peut venir du néant, ce qui néanmoins repugne tout à-fait à vos premiers fondemens.

Contre Mais venons à la seconde partiede cel l'arri- te démonstration, en laquelle on deman cle 25. de, si moiqui ai l'idée d'un Estre infiniss de la 3. puis être par un autre, que par un Esti. Voiez infini, & principalement si je puis êtil la ré- par moi-même. Monsieur Des-Cartes ponse, soutient que je ne puis être par mol nombre me, d'autant que si je me donnois l'El tre, je me donnerois aussi toutes les per fections dont je trouve en moi quelque idee. Mais l'Auteur des premieres Ob Voyez jections replique fort subtilement : aux pr. Estre par soi ne doit pas être pris posit objec- vement, mais négativement, ensorte que tions, ce soit le même chose que n'être pas par autrui. Or , ajoûte-t-il , si quelque cho Se est par soi, c'est-à-dire, non par all trui , comment prouverez-vous post cela qu'elle comprend tout, & qu'elle est infinie; Car à present je ne vous écolt

QUATRIE'MES. te point si vous dites, puisqu'elle est par Soi, elle se sera aisément donné toutes choses; d'autant qu'elle n'est pas par soi comme par une cause, & qu'il ne lui a pas été possible avant qu'elle sut, de Prévoir ce qu'elle pourroit être pour choisir ce qu'elle seroit après.

Pour répondre à cet argument, Monsieur Des-Cartes soûtient \* que cette Voiez saçon de parler être par soi, ne doit rép. Pas être prise négativement mais post- aux tivement, eu égard même à l'existen-premies ce de Dieu : en telle sorte que Dieu res ob. fait en quelque façon la même chose à icct. l'égard de soi-même, que la cause effi- nomb. ciente à l'égard de son effet. Ce qui me 4. lemble un peu hardi ,/& n'être pas veritable.

C'est pourquoi je conviens en partie avec lui, & en partie je n'y conviens pas. Car j'avouë bien que je ne Puis être par moi-même que positivement, mais je nie que le même se doive dire de Dieu: Au contraire je troure une manifeste contradiction, que quelque chose soit par soi positivement, & comme par une cause. C'est Pourquoi je conclus la même chose que nôtre Auteur, mais par une voie tout-à-fait differente en cette sorte.

Pour être par moi-même, je devrois

être par moi positivement, & comme par une cause, donc il est impossible que je sois par moi-même, sla majeure de cet argument est prouvée par ce qu'il dit lui-même, que les parties du tems pouvant être séparées, & ne dépendant point les unes des autres, il ne s'ensuit pas de ce que je suis, que je doive être encore à l'avenir, si ce n'est qu'il y ait en moi quelque puissance réelle & possitive, qui me crée quasi dereches en tous les momens.

Quant à la mineure, à fçavoir, que je ne puis être par moi positivement. Or comme par une cause, elle me semble si maniseste par la lumiere naturelle, que ce seroit en vain qu'on s'arrête roit à la vouloir prouver, puisque ce feroit perdre le tems à prouver une chose connûë, par une autre moins connûë. Nôtre Auteur même semble en avoir reconnû la verité, lorsqu'il n'a pas osé la nierouvertement. Car je vous prie, examinons soigneusement. Vovez ces paroles de sa réponse \* aux pre-

répon mieres Objections.

se aux Je n'ai pas dit, dit-il, qu'il est impremier The man de l'action de sette

premies per l'ai pas dit, dit-il, qu'il est impremies per l'aire chose soit la cause estre ject: ciente de soi-même; car encore que pag 31. cela soit manifessement veritable, quand lig. 15. on restraint la signification d'essicient à ecs fortes de causes qui sont disserentes de leurs essets, ou qui les précedent en tems, il ne semble pas néanmoins que traindre, parce que la lumiere naturelle ne nous diste point, que ce soit le propre de la cause efficiente de préceder en tems son essets.

Cela est fort bon pour ce qui regarde le premier membre de cette distinction: Mais pourquoi a-t-il obmis le second, & que n'a-t-il ajoûté que la même lumiere naturelle ne nous dicte point, que ce soit le propre de la cause efficiente d'être differente de son effet, sinon, parce que la lumiere natutelle ne lui permettoit pas de le dire-

At de vrai, tout effet étant dépendant de sa cause, & recevant d'elle son être, n'est-il pas trés-évident su'une mêmechose ne peut pas dépendre, ni recevoir l'estre de soi-même. De plus, toute cause est la cause d'un estet, & tout effet est l'estet d'une cause, & partantil y a un rapport muluel entre la cause & l'esset: Or il ne leut y avoir de rapport mutuel qu'en-l'es deux choses.

En après on ne peut concevoir sans absurdité, qu'une chose reçoive l'ête, & que néanmoins cette même

chofe ait l'estre auparavant que nous aïons conceu qu'elle l'ait reçû. Or cela arriveroit si nous attribuions les notions de cause & d'estet à une même chose au regard de soi-même. Car quelle est la notion d'une cause ? Donner l'estre; quelle est la notion d'un estet ? Le recevoir. Or la notion de la cause précede naturellement la notion de l'estret.

Maintenant nous ne pouvons pas concevoir une chose sous la notion de cause, comme donnant l'estre, si nous ne concevons qu'elle l'a : Car personne ne peut donner ce qu'il n'a pas; Donc nous concevrions prement qu'une chose a l'estre, que nous ne concevrions qu'elle l'a requ; & néanmoins en celui qui reçoit, recevoir précede l'avoir.

Cette raison peut être encore ainst expliquée, personne ne donne ce qu'il n'a pas, donc personne ne se peut don ner l'estre que celui qui l'a déja : Or s'il l'a déja, pourquoi se le donneroit

Ensin il dit qu'il est manifeste par la lumiere naturelle, que la création n'est distinguée de la conservation que par la raison: Mais il est aussi manifeste par la même lumiere naturelle, que QUATRIE'MES. 211 rien ne se peut créer soi-même, ni Par conséquent aussi se conserver.

Que si de la These generale nous descendons à l'hypothèle speciale de Dieu, la chose sera encore à mon avis plus maniseste, à sçavoir, que Dieu ne peut estre par soi possivement, mais seulement négativement, c'est-à-dire non par autrey.

Et premierement, cela est évident par la raison que Monsieur Des Cartes apporte pour prouver que si un corps est par soi, il doit estre par soi positivement. Car, dit-il, les parties du tems ne dépendent point les unes des aurres; & partant, de ce que l'on suppose qu'un corps jusqu'à cette heure a été par soi, c'est-à-dire, sans cause, il ne s'ensuit pas pour cela qu'il doive être encore à l'avenir, si ce n'est qu'il y ait en lui quelque puisance réelle & positive, qui pour ainsi dire le reproduise continuellement.

Mais tant s'en faut que cette raison puisse avoir lieu lorsqu'il est question d'un Estre souverainement parfait & infini, qu'au contraire pour des raisons tout-à-fait opposées il faut conclure tout autrement: Car dans l'idée d'un infini, l'infinité de sa durée y est aussi contenue, c'est-à-dire qu'el-

212 OBJECTIONS

le n'est rensermée d'aucunes limites, & partant qu'elle est indivisible, permanente, & subsistante toute à la fois, & dans laquelle on ne peut sans erreur, & qu'improprement, à cause de l'impersection de nôtre esprit, conce

voir de passé ni d'avenir.

D'où il est maniseste qu'on ne peut concevoir qu'un Estre infini existe, quand ce ne seroit qu'un moment, qu'on ne conçoive en même tens qu'il a toûjours été, & qu'il sera éternellement (ce que nôtre Auteur même dit en quelque endroit) Et partant que c'est une chose superstat qu'un même de l'estre.

Voiremême comme l'enseigne Saint Augustin (lequel après les Auteurs Sacrez, a parlé de Dieu plus hautement, & plus dignement qu'aucun autre) en Dieu il n'y a point de passe, ni de fattur, mais un continuel present ce qui fait voir clairement qu'on ne peut sans absurdité demander pourquoi Dieu persevere dans l'estre, vû que cette question envelope manifestement le devant & l'après, le passe le futur, qui doivent être bannis de l'idée d'un Estre infini.

De plus, on ne sçauroit concevoir

QUATRIE MES. 213 que Dieu soit par soi possivement, comme s'il étoit lui-même premierement produit; car il auroit été auparayant que d'estre, mais seulement (comme nôtre Auteur déclare en plusieurs lieux) parce qu'en effet il se conserve.

Mais la conservation ne convient pas mieux à l'Estre infini, que la premiere Production. Car qu'est-ce, je vous prie, que la conservation, sinon une continuelle réproduction d'une chose, d'où il arrive que toute conservation suppose une premiere production; et c'est pour cela même que le nom de continuation, comme aussi celui de conservation, étant plûtôt des noms de puissance que d'acte, emportent avec soi quelque capacité, ou disposition à recevoir; mais l'Estre insiniest un acte très-pur, incapable de telles dispositions.

Concluons donc que nous ne pouvons concevoir que Dieu foit par foi positivement, sinon à cause de l'imperiection de nôtre esprit, qui conçoit Dieu à la façon des choses créés; ce qui sera encore plus évident par cette autre raison

On ne demande point la cause efficiente d'une chose, sinon à raison de 214 OBJECTIONS fon existence, & non à raison de son essence; par exemple, quand on demande la cause efficiente d'un triangle, on demande qui a fait que ce triangle soit au monde, mais ce ne seroit pas sans absurdité que je demanderois la cause efficiente pourquoi un triangle a ses trois angles égaux à deux droits; Et à celui qui feroit cette demande, on ne répondroit pas bien par la caule efficiente, mais on doit seulement repondre, parce que telle est la nature du triangle ; D'où vient que les Mathe maticiens qui ne se mettent pas beau coup en peine de l'existence de leur objet, ne font aucune démonstration par la cause efficiente, & finale. Or il n'est pas moins de l'essence d'un Estre infini d'exister, voire même, si vous le voulez, de perseverer dans l'estre, qu'il est de l'essence d'un triangle d'a voir ses trois angles égaux à deux droits: Donc tout ainsi qu'à celui qui demanderoit, pourquoi un triangle? ses trois angles égaux à deux droits? on ne doit pas répondre par la caule efficiente, mais seulement parce que telle est la nature immuable & éter nelle du triangle ; De même si quel qu'un demande pourquoi Dieu est, ou pourquoi il ne cesse point d'estre, In efaut point chercher en Dieu, ni hors de Dieu, de cause efficiente, ou quasi efficiente, (car je ne dispute pas ici du nom, mais de la chose) mais il faut dire pour cette raison, parce que telle est la nature de l'Estre souverainement parsait.

C'est pourquoi, à ce que dit Monheur Des-Cartes, \* que la lumiere naturelle nous dicte, qu'il n'y a aucune voiez chose de laquelle il ne soit permis de répondemander pourquoi elle exisse, ou dont se aux on ne puisse rechercher la cause efficien- premiete, ou bien si elle n'en a point, de-ject. mander pourquoi elle n'en a pas besoin. pag.32. le répons que si on demande pourquoi lig. s. Dieu existe, il ne saut pas répondre Par la cause efficiente, mais seulement Parce qu'il est Dieu, c'est-à-dire, un Estre infini; Que si on demande quelle est sa cause efficiente, il faut répondre qu'il n'en a pas besoin: & enfin si On demande pourquoi il n'en a pas besoin, il faut répondre, parce qu'il elt un Estre infini, duquel l'existence elt son essence: Car il n'y a que les choses dans lesquelles il est permis de distinguer l'existence actuelle de l'elence, qui ayent besoin de cause est-Ciente.

Et partant, ce qu'il ajoûte immei

216 diatement après les paroles que je viens de citer, se détruit de soi-meme; à sçavoir, Si je pensois, dit-il, qu'aucune chose ne pût en quelque façon estre à l'égard de soi-même, ce que la cause efficiente est à l'égard de son effet; tant s'en faut que de-là je voulus conclure qu'il y a une premiere cause, qu'au contraire de celle-là même qu'on appelleroit premiere, je rechercherois de rechef la cause, & ainsi je ne vient drois jamais à une premiere.

Car au contraire, si je pensois que de quelque chose que ce sut il fallus rechercher la cause efficiente, ou quall efficiente, jaurois dans l'esprit de chercher une cause differente de cette chose: d'autant qu'il est manifeste que rien ne peut en aucune façon estre l'égard de soi-même, ce que la caule efficiente est à l'égard de son esfet.

Or, il me semble que nôtre Au teur doit être averti de considerer de ligemment & avec attention toutes ces choses, parce que je suis assure qu'il y a peu de Theologiens qui ne s'offensent de cette proposition, à se voir, que Dieu est par soi positivement, & comme par une cause.

Il ne me reste plus qu'un scrupule, qui est, de sçavoir comment il se peut deffendre QUATRIE' MES.

dessendre de ne pas commettre un cercle, lorsqu'il dit, que nous ne sommes Course assurez que les choses que nous conce- l'article vons clairement & distinctement sont 14. de vrayes, qu'à cause que Dieu est, ou la sc.

Car nous ne pouvons être assurez que la ré-Dieu est, sinon, parce que nous con-ponse, cevons cela très-clairement & très-nombre distinctement; donc auparavant que se d'être affurez de l'existence de Dieu, nous devons être assurez que toutes les choses que nous concevons clairement & distinctement sont toutes vraves.

J'ajoûterai une chose qui m'étoit echapée, c'est à sçavoir, que cette pro- Contre Position me semble fausse que Monsieur l'arti-Des Cartes donne pour une verité trés- (le 38. constante, à sçavoir que rien ne peut Med. etre en lui, en tant qu'il est une chose voyez qui pense, dont il n'ait connoissance. la ré-Car par ce mot, en lui, en tant qu'il ponse, elt une chose qui pense, il n'entend nombre autre chose que son Esprit, en tant qu'il est distingué du corps. Mais qui he voit qu'il peut y avoir plusieurs choses en l'esprit, dont l'esprit même n'ait aucune connoissance; par exemple, l'esprit d'un enfant qui est dans le ventre de sa mere, a bien la

Tome I.

vertu ou la faculté de penfer, mais il n'en a pas connoissance: Je passe fous filence un grand nombre de semblables choses.

### Des choses qui peuvent arrester les Theologiens.

Nsin pour sinir un discours qui n'est déja que trop ennuïeux, je sions veux ici traiter les choses le plus genera briévement qu'il me sera possible, & ser con à ce sujet mon dessein est de marques de de l'est de marques de l'est de l'est de marques de l'est de l'e

la ré-

nomb.

7.

Premierement, je crains que quelques-uns ne s'offensent de cette libre façon de philosopher, par laquelle toutes choses sont révoquées en doute. Et de vrai, nôtre Auteur même confesse dans la Methode, que cette voie est dangereuse pour les foibles esprissij'avoüe neanmoins qu'il tempere un peu le sujet de cette crainte dans l'asbregé de sa premiere Meditation.

Toutefois je ne sçai s'il ne serost point à propos de la munir de quel que Préface, dans laquelle le Lecteur sût averti, que ce n'est pas sérieusement, & tout de bon que l'on doute de ceschoses, mais afin qu'aïant pour QUATRIE'MES. 219
Muelque temps mis à part toutes celles qui peuvent laisser le moindre doute,
ou comme parle nôtre Auteur en un
autre endroit, qui peuvent donner à
nôtre esprit une occasion de douter la
plus hyperbblique, nous voyons si après
cela il n'y aura pas moyen de trouver
quelque verité qui soit si ferme & si
assurée, que les plus opiniatres n'en
puissent aucunement douter. Et aussi
au lieu de ces paroles, ne connoissant
pas l'Auteur de mon origine, je pensesois qu'il vaudroit mieux mettre,
seignant de ne pas connoître.\*

Dans la quatriéme Meditation qui M.Des traite du vrai & du faux, je voudrois Cartes Pour plufieurs raisons qu'il feroit long a suivi de rapporter ici, que Monsieur Des seil de Cartes dans son abregé, ou dans le M Artifit unême de cette Meditation, aver-nault.

La premiere, que lorsqu'il explique la cause de l'erreur, il entend principalement parler de celle qui se commet dans le discernement du vrai & du saux, & non pas de celle qui arrive dans la poursuite du bien & du mal.

Car puisque cela suffit pour le dessein & le but de nôtre Auteur, & que les choses qu'il dit ici touchant la cause de l'erreur, souffriroient de très-grandes Objections, si on les étendoit aussi à ce qui regarde la poursuite du bien & du mal, il me semble qu'il est de la prudence, & que l'ordre même, dont nôtre Auteur paroît si jaloux, requiert, que toutes les choses qui ne servent point au sujet, & qui peuvent donner lieu à plusseus disputes, soient retranchées, de peur que tandis que le Lecteur s'amuse inutilement à disputer des choses qui sont perspections.

La seconde chose dont je voudrois que nôtre Auteur donnât quelque avertissement, est, que lorsqu'il dit que nous ne devons donner nôtre créance qu'aux choses que nous concevons clairement & distinctement! cela s'entend seulement des choses qui concernent les sciences, & qui tom bent sous nôtre intelligence, & non pas de celles qui regardent la foi, & les actions de nôtre vie : Ce qui a fait qu'il a toûjours condamné l'arrogance & présomption de ceux qui opinent. C'est-à-dire, de ceux qui présument fçavoir ce qu'ils ne fçavent pas, mais qu'il n'a jamais blâmé la juste perfualion de ceux qui croient avec prus dence.

QUATRIE'MES.

Car comme remarque fort judicieusement S. Augustin au chap. 15. de l'utilité de la croiance; Il y a trois choses en l'Esprit de l'homme qui ont entr'elles un grand rapport; & semblent quasi n'estre qu'une même chose, mais qu'il saut neanmoins très-soigneusement distinguer; scavoir est, entendre, croire, & Opiner.

Celui-la entend, qui comprend quelque chose par des raisons certaines. Celui-la ctoit, lequel emporté par le poids & le credit de quelque grave & puissante autorité, tient pour vrai cela même qu'il ne comprend pas par des raisons certaines. Celui-la opine, qui se persuade, ou plutôt qui présume de sçavoir ce qu'il ne sçait pas.

Or c'est une chôse honteuse & fort indigne d'un homme, que d'opiner, pour deux raisons: la premiere, pour ce que celui-là n'est plus en état d'apprendre, qui s'est desa persuadé de sçavoir ce qu'il ignore; & la seconde, pour ce que la présomption est de soi la marque d'un esprit mal fait, & d'un homme de peu de sens.

Donc ce que nous entendons nous le devons à la raison : Ce que nous croions à l'autorité : Ce que nous opinons à l'erreur. Je dis cela assin que nous sça-

chions qu'ajoûtant foi, même aux chêr ses que nous ne comprenons pas encore, nous sommes exempts de la présomption

de ceux qui opinent.

Car ceux qui disent qu'il ne faut rien croire que ce que nous sçavons, tâchent seulement de ne point tomber dans la faute de ceux qui opinent, laquelle en effet est de soi honteuse & blamable: Mais si quelqu'un considere avec soin la grande difference qu'il y a, entre celui qui présume scavoir ce qu'il ne sçait pas, & celui qui croit ce qu'il scatt bien qu'il n'entend pas, y étant toutefois porté par quelque puissante autorité, il verra que celui-ci évite sagement le peril de l'erreur, le blame de peu de confiance & d'humanité, & le peché de superbe. Et un peu après, chap. 12. il ajoûte.

On peut apporter plusieurs raisons qui feront voir qu'il ne reste plus rien d'afsuré parmi la societé des hommes, si nout sommes résolus de ne rien croire que ce que nous pourrons connoître certaine ment. Jusques ici, S. Augustin.

Monsieur Des Cartes peut mainte nant juger combien il est necessaire de distinguer ces choses, de peur que plusieurs de ceux qui panchent au jourd'hui vers l'impieté, ne puissent QUATRIE'MES. 223 le servir de ces paroles, pour combattre la foi & la verité de nôtre créan-

Mais ce dont je prévois que les Theologiens s'offenseront le plus, est que selon ses principes, il ne semble pas que les choses que l'Eglise nous enseigne touchant le facré mystere de l'Eucharistie, puissent subsister & demeuter en leur entier.

Car nous tenons pour article de foi que la substance du pain étant ôtée du pain Eucharistique, les seuls accidens y demeurent: Or ces accidens sont l'étendue, la figure, la couleur, l'odeur, la faveur, & les autres qua-

litez fensibles. De qualitez sensibles nôtre Auteur n'en reconnoît point, mais feulement certains differens mouvemens des Petits corps qui sont autour de nous, par le moien desquels nous sentons ces differentes impressions, lesquelles Puis après nous appellons du nom de couleur, de saveur, d'odeur, &c. Ainsi il reste seulement la figure, Pétenduë, & la mobilité. Mais nôtre Auteur nie que ces facultez puissent estre entenduës sans quelque substance en laquelle elles résident, & Partant aussi qu'elles puissent exister K 1111

224 OBJECTIONS QUATRIE'MES. fans elle; ce que même il repete dans fes réponses aux premieres Objections-

Il ne reconnoît point aussi entre ces modes ou affections & la substance, d'autre distinction que la formelle, laquelle ne suffit pas, ce semble, pour que les choses qui sont ainsi distinguées, puissent estre separées Pune de Pautre, même par la toute puissance de Dieu.

Je ne doute point que Monsseur Des Cartes, dont la pieté nous est très-connuë, n'examine & ne pese diligemment ces choses, & qu'il ne pigge bien qu'il y faut soigneusement prendre garde, qu'en tâchant de soîtenir la cause de Dieu contre l'impieté des libertins; il ne semble pas leur avoir mis des armes en main, pour combattre une soi que l'autorité du Dieu qu'il désend a fondée, & au moyen de laquelle il espere parvenir à cette vie immortelle qu'il a entrepris de persuader aux hommes.



## 

## RE'PONSES DE L'AUTEUR

Aux quatriémes Objections faites par Monsieur Arnauld Docteur en Theologie.

Lettre de l'Auteur au R. P. Mersenne.



ON REVEREND PERE,

Il m'eût été difficile de souhaiter un plus clair-voïant, & plus officieux examinateur de mes écrits, que celui dont vous m'avez envoyé les remarques; car il me traite avec tant de douceur & de civilité, que je voi bien que son desse de civilité, que je voi bien que son desse mais eté de rien dire contre moi, ni contre le superque j'ai traité, & néanmoins c'est avec tant de soin qu'il a examiné ce qu'il a combattu, que j'ai raison de croire que rien ne lui a échapé. Et outre cela il insiste si vivement contre les choses

REPPONSES qui n'ont pû obtenir de lui son approbation, que je n'aipassujet de craindre qu'on estime que la complaisance lui ait rien fait dissimuler; c'est pourquoi je ne me mets pas tant en peine des Objections qu'il m'a faites, que je me réjoiis de ce qu'il n'y a point plus de choses en mon écrit ausquelles il contredise.

Réponse à la premiere Partie.

DE LA NATURE DE L'ESPRIT HUMAIN.

J Ene m'arresterai point ici à le remercier du secours qu'il ma donné, en me sortifiant de l'autorité de faint Augustin, & de ce qu'il a proposé mes raisons de telle sorte, qu'il sembloit avoir peur que les autres ne les trouvassent pas assez sortes & convaincantes.

Mais je dirai d'abord en quel lieu voicz j'ai commencé de prouver comment. Pobjec- de ce que je ne connois rien autre chose tion, qui appartienne à mon essence, c'est-à-Pas.

187. dire, à l'essence de mon esprit, sinon non.

189. que je suis une chose qui pense; il s'enfuit qu'il n'y a aussi rien autre chose

Aux QUATRIE'MES OBJECTIONS. 227 qui en effet lui appartienne. C'est au même lieu où j'ai prouvé que Dieu est, ou existe, ce Dieu, dis-je, qui peut faire toutes les choses que je conçois chairement & distinctement comme possibles.

Car quoique peut-estre il y ait en moi plusieurs choses que je ne connois pas encore (comme en esset je supposois en ce lieu-là que je ne seavois pas encore que l'esprit est la force de mouvoir le corps, ou qu'il lui su su su ce que je connois estre en moi, me sustit pour subsister avec cela seul, je suis assuré que Dieu me pouvoit créer sans les autres choses que je ne connois pas encore, & partant que ces autres choses n'appartiennent point à l'essence de mon esprit.

Car il me semble qu'aucune des choses sans lesquelles une autre peut-estre, n'est comprise en son essence, & encore que l'esprit soit de l'essence de l'homme, il n'est pas néanmoins à proprement parler de l'essence de l'esprit, qu'il soit uni au corps humain.

Il faut aussi que j'explique ici quelle pag, est ma pensée, lorsque je dis , qu'nn 191, ne peut pas inserer une distinction réelle n. 20

K vj

entre deux choses, de ce que l'une est conçue sans l'autre par une abstraction de l'esprit qui conçoit la chose imparfairement, mais seulement de ce que chacune d'elles est conceue sans l'autre pleinement, ou comme une chose complete-

Car je n'estime pas que pour établir une distinction réelle entre deux choses, il soit besoin d'une connoissance entiere & parfaite, comme le prétend Monsseur Arnaud; mais il y a en cela cette disserence, qu'une connoissance, pour estre entiere & parfaite, doit contenir en soi toutes & chacunes les proprietez qui sont dans la chose connuè: Et c'est pour cela qu'il n'y a que Dieu seul qui sçache qu'il a les connoissances entieres & parfaites de toutes choses.

Mais quoiqu'un entendement créé ait peut-estre en esset les connoissances entieres & parsaites de plusieurs choses, néanmoins jamais il ne peut sçavoir qu'il les a, si Dieu même ne le lui revele particulierement; car pour faire qu'il ait une connoissance pleine & entiere de quelque chose, il est sculement requis que la puissance de connoître qui est en lui, égale cette chose, ce qui se peut faire ailément: Mais pour faire qu'il sçache qu'il a

Aux quatrie Mes Objections. 229 une telle connoissance, ou bien que Dieu n'a rien mis de plus dans cette chose, que ce qu'il en connoît, il faut que par sa puissance de connoître, il égale la puissance infinie de Dieu:ce qui est entierement impossible.

Or pour connoître la distinction réelle qui est entre deux choses, il n'est pas necessaire que la connoissance que nous avons de ces choses soit entiere & parfaite, si nous ne sçavons en même tems qu'elle est telle: mais nous ne le pouvons jamais sçavoir, comme je viens de prouver; donc il n'est pas necessaire qu'elle soit entiere & parfaite.

C'est pourquoi, où j'ai dit qu'il ne susset cans ane autre par une abstraction de l'esprit qui conçoit la chose imparfaitement, je n'ai pas pensé que de-là l'on pût inferer, que pour établir une distinction réelle, il sus feus en mais seus entre d'une qui sût telle, que nous ne la rendissions point imparfaite & defectuense par l'abstraction & restriction de nôtre esprit.

Car ily a bien de la difference entre avoir une connoissance entiererement parsaite, de laquelle personne ne peut jamais estre assuré, si Dieu même ne le lui revele; & avoir une connoissance parfaite jusqu'à ce point, que nous sçachions qu'elle n'est point rendue imparfaite par aucune abstraction de nôtre esprit.

Ainsi, quand j'ai dit qu'il salloit concevoir pleinement une chose, ce n'étoit pasmon intention de dire que nôtre conception devoit estre entiere & parfaite; mais seulement que nous la devions assez connoître, pour sçavoir

qu'elle étoit complete.

Ce que je pensois estre maniseste, tant par les choses que j'avois dit auparavant, que par celles qui suivent immediatement après: Car j'avois distingué un peu auparavant les Estres incomplets de ceux qui sont complets, & j'avois dit qu'il étoit necessaire que chacune des choses qui sont distinguées réellement, sut conçue comme un Estre par soi, & dissinst de tout autre.

Et un peu après, au même sens que j'ai dit que je concevois pleinement ce que c'est que le corps, j'ai ajoûté au même sieu que je concevois aussifi que l'esprit est une chose complete, prenant ces deux saçons de parler, concevoir pleinement, & concevoir que c'est une chose complete, en une seule & mêter de l'est partielle de mêter de l'est prenant ces deux saçons de parler, concevoir pleinement, & concevoir que c'est une chose complete, en une seule & mêter de l'est pleinement ces pleinement ces que c'est que le corps pleinement ce que c'est que c

Aux quatrie'mes Objections. 231

me fignification.

Mais on peut ici demander avec raifon ce que j'entens par une chose complete, & comment je prouve que pour la distinction réelle, il sussit que deux choses soient conceues l'une sans l'autre comme deux choses completes.

A la premiere demande je répons, que par une chose complete, je n'entens autre chose qu'une substance revêtuë de formes, ou d'attributs, qui suffifent pour me faire connoître qu'elle

est une substance.

Car comme j'ai déja remarqué ailleurs, nous ne connoissons point les substances immediatement par ellesmêmes, mais de ce que nous appercevons quelques formes, ou attributs, qui doivent estre attachez à quelques chosespour exister, nous appellons du nom de Substance, cette chose à laquelle ils sont attachez.

Que si aprés cela nous voulions dépoüiller cette même substance de tous ces attributs qui nous la sont connosttre, nous détruirions toutela connoisfance que nous en avons, & ainsi nous pourrions bien à la verité dire quelque chose de la substance, mais tout ce que nous en dirions ne consisteroit qu'en paroles, desquelles nous tinctement la signification.

Je sçai bien qu'il y a des substances que l'on appelle vulgairement incompletes; mais si on les appelle ainsi, parce que de soi elles ne peuvent pas fublister toutes seules, & sans estre foûtenuës par d'autres choses, je confesse qu'il me semble qu'en cela il y a de la contradiction qu'elles soient des substances, c'est-à-dire, des choses qui subsistent par soi, & qu'elles foient aussi incompletes, c'est-à-dire, des choses qui ne peuvent pas subsister par soi. Il est vrai qu'en un autre sens on les peut appeller incomplet, non qu'elles ayent rien d'incompletes, en tant qu'elles sont des substances, mais seulement en tant qu'elles se rapportent à quelqu'autre substance, avec laquelle elles composent un tout par soi, & distinct de tout autre.

Ainsi la main est une substance incomplete, si vous la rapportez à tout le corps dont elle est partie; mais si vous la considerez toute seule elle est une substance complete. Et pareillement l'esprit & le corps sont des substances incompletes, lorsqu'ils sont rapportez à l'homme qu'ils composent, mais étant considerez séparement AUX QUATRIE'MES OBJECTIONS. 233

Car tout ainsi qu'estre étendu, divifible, siguré, &c. sont des formes ou des attributs par le moïen desquels je connois cette substance qu'on appelle corps: de même estre intelligent, voulant, doutant, &c. sont des formes par le moïen desquelles je connois cette substance qu'on appelle Esprit; Et je ne comprens pas moins que la substance qui pense, est une chose complete, que je comprens que la substance étenduc en est une.

Et ce que Monsieur Arnaud a ajoûté, ne se peut dire en saçon quelconque, à sçavoir, que peut-estre le corps se rapporte à l'esprit, comme le genre à l'espece: Car encore que le genre puisse estre conçû sans cette particuliere disserne peut en secule dans celle-là, l'espece toute-sois ne peut en aucune saçon estre conçûë sans

le genre.

Ainsi par exemple, nous concevons aisement la figure sans penser au cercle ( quoique cette conception ne soit pas distincte, si elle n'est rapportée à quelque figure particuliere, ni d'une chose complete, si elle ne comprend la nature du corps) mais nous ne pouvons concevoir aucune disse-

Au lieu que l'esprit peut estre considissinctement, & pleinement, c'està-dire, autant qu'il faut pour estre te nu pour une chose complete, sans aucune de ces sormes, ou attributs, au moien desquels nous reconnoissins que le corps est une substance, comme je pense avoir suffisamment démontré dans la seconde Meditation; Et le corps est aussi conçû distinctement, & comme une chose complete, sans aucune des choses qui appartiennent à l'esprit.

Ici néanmoins Monsieur Arnaud passe plus avant & dit, encore que se puisse acquerir quelque notion de moime sans la notion du corps, il nere sulte pas néanmoins de-là, que cette notion soit complete & entiere, en telle sorte que je sois assiré que je ne me trompe point, lorsque j'exclus le corps de mon essence.

Ce qu'il explique par l'exemple du triangle inscrit au demi cercle, que nous pouvons clairement & distincter ment concevoir estre rectangle, encore que nous ignorions, ou même que nous nions, que le quarré de sa baze soit Aux QUATRIE'MES OBJECTIONS. 235 égal aux quarrez des côtez, & néanmoins on ne peut pas de-là inferer qu'on puisse faire un triangle rectangle, duquel le quarré de la baze ne soit pas égal aux quarrez des côtez.

Mais pour ce qui est de cet exemple, il differe en plusieurs façons de la chole proposée. Car, premierement, encote que peut-estre par un triangle on Puisse entendre une substance dont la ngure oft triangulaire, certes la pro-Prieté d'avoir le quarré de la baze égal aux quarrez des côtez, n'est pas une substance, & partant chacune de ces deux choses ne peut pas estre entenduë comme une chose complete, ainsi que le sont l'esprit & le corps: Et même cette proprieté ne peut pas estre appellée une chose, au même sens que j'ai dit que c'est assez que je Puisse concevoir une chose (c'est à sçavoir une chose complete ) sans une autre, &c. Comme il est aisé de voir Par ces paroles qui suivent; De plus Je trouve en moi des facultez, &c. Car je n'ai pas dit que ces facultez tussent des choses, mais jai voulu ex-Pressement faire distinction entre les choses, c'est-à-dire, entre les substances, & les modes de ces choses, c'est-à-dire, les facultez de ces substances.

En fecond lieu, encore que nous puissons clairement & distincement concevoir que le triangle au demy cercle est rectangle, sans appercevoir que le quarré de sa baze est égal aux quarrez des côtez; néanmoins nous ne pouvons pas concevoir ainsi clairement un triangle duquel le quarré de la baze soit égal aux quarrez des côtez, sans que nous appercevions en même tems qu'il est rectangle: Mais nous concevons clairement & distinctement l'esprit sans le corps, & reciproquement le corps sans l'esprit.

En troisième lieu, encore que le concept, ou l'idée du triangle inscrit au demi cercle, puisse être telle, qu'elle ne contienne point l'égalite qui est entre le quarré de la baze & les quarrez des côtez, elle ne peut pas néanmoins estre telle', que l'on concoive que nulle proportion qui puisse être entre le quarré de la baze, & les quarrez des côtez, n'appartient à ce triangle; & partant tandis que I'on ignore quelle est cette proportion, on n'en peut nier aucune que celle qu'on connoît clairement ne lui point appartenir, ce qui ne peut jamais estre entendu de la proportion d'égalité qui est entr'eux.

Mais il n'y a rien de contenu dans le concept du corps de ce qui appartient à l'esprit , & reciproquement dans le concept de l'esprit rien n'est compris de ce qui appartient au corps.

C'est pourquoi bien que j'aïe dit, que c'est assez que je puisse concevoir clairement & distinctement une chose sans une autre, &c. On ne peut pas pour cela former cette mineure. Or est-il que je conçois clairement & distinctement que ce triangle est rectangle, encore que je doute, ou que je nie que le quarré de sa baze soit égal aux quarrez des côtez, &c.

Premierement, parce que la proportion qui est entre le quarré de la baze, & les quarrez des côtez n'est pas une chose complete.

Secondement, parce que cette proportion d'égalité ne peut être clairement entendue que dans un triangle rectangle.

Et en troisséme lieu, parce qu'un triangle même ne sçauroit estre distinctement conçû, si on nie la proportion qui est entre les quarrez de ses côtez & de sa baze.

Mais maintenant il faut passer à la

seconde demande, & montrer comment il est vrai que de cela seul que se concois clairement & distintement une substance sans une autre, je suis assurqu'elles s'excluënt mutuellement lune l'autre, & sont réellement distinctes, ce que je montre en cette sorte.

La notion de la substance est telle, qu'on la conçoit comme une chose qui peut exister par soi-même, c'est-à-dire, sans le secours d'aucune autre substance, & il n'y a jamais eu personne qui ait conçû deux substances par deux differents concepts, qui n'ait jugé qu'elles étoient réellement distinctes.

C'est pourquoi si je n'eusse point cherché de certitude plus grande que la vulgaire, je me susse contenté d'avoir montré en la seconde Meditation, que l'esprit est conçû comme une chose subsistante, quoiqu'on ne lui attribué rien de ce qui appartient au corps, & qu'en même façon le corps est conceu comme une chose subsistante, quoiqu'on ne lui attribué rien de ce qui appartient à l'esprit : Et je n'aurois rien ajoûté davantage pour prout ver que l'esprit est réellement distingué du corps: d'autant que nous avons coûtume de juger que toutes les chor

AUX QUATRIE'MES OBJECTIONS 239 les sont en effet, & selon la verité telles qu'elles paroissent à nôtre pen-

Mais d'autant qu'entre ces doutes hyperboliques que j ai proposez dans ma premiere Meditation, celui-ci en toit un, à sçavoir, que je ne pouvois estre assuré que les choses fussent en esfette assuré que les choses fussent en esfette, és felon la verité telles que nous les concevons, tandis que je supposois que je ne connoissois pas l'Auteur de mon origine, tout ce que j'ai dit de Dieu & de la verité dans la 3. 4. & 5. Meditation, sert à cette conclusion de la réelle distinction de l'esprit d'avec le corps, laquelle ensin j'ai achevée dans la sixième.

Le conçois fort bien, dit Monsieur Atnaud, la nature du triangle inscrie dans le demi cercle, sans que je sçache que le quarré de sa baze est égal aux quarrez des côtez. A quoi je répons que ce triangle peut veritablement estre conceu, sans que l'on pense à la proportion qui est entre le quarré de sa baze, se les quarrez de ses côtez; mais qu'on ne peut pas concevoir que cette proportion doive estre niée de ce triangle, c'est-à-dire, qu'elle n'appartent point à sa nature. Or il n'en est pas de même de l'esprit; Car non-

240 seulement nous concevons qu'il est sans le corps, mais aussi nous pouvons nier qu'aucune des choses qui appartien nent au corps, appartienne à l'espriti car c'est le propre & la nature des substances de s'exclure mutuellement Pune l'autre.

Et ce que Monsieur Arnaud a ajoûte ne m'est aucunement contraire, à sça" voir, que ce n'est pas merveille, si lors que de ce que je pense je viens à conclu re que je suis, l'idée que de-là je for me de moi-même, me represente seule ment comme une chose qui pense: Cas de la même façon lorsque j'examine la nature du corps, je ne trouve rien en elle qui ressente la pensée; & on ne Içauroit avoir un plus fort argument de la distinction de deux choses, que lorsque venant à les considerer toutes deux séparement, nous ne trouvons aucune chose dans l'une qui ne soit en' tiement differente de ce qui se trouve en l'autre.

Je ne vois pas aussi pourquoi cet ar gument semble prouver trop; car je no pense pas que pour montrer qu'une chose est réellement distincte d'une autre, on puisse rien dire de moins, linon que par la toute-puissance de Dieu elle en peut estre séparée : &

AUX QUATRIE'MES OBJECTIONS. 241 m'a semblé que j'avois pris garde assez soigneusement, à ce que personne ne put pour cela penser que l'homme n'est rien qu'un esprit usant, ou se servant du corps.

Car même dans cette fixiéme Meditation, où j'ai parlé de la distinction de l'esprit d'avec le corps, j'ai aussi montré qu'il lui est substantiellement uni : & pour le prouver je me luis servi de raisons qui sont telles, que je n'ai point souvenance d'en avoir Jamais lû ailleurs de plus fortes, & convaincantes.

Et comme celui qui diroit que le bras d'un homme est une substance réellement distincte du reste de son corps, ne nieroit pas pour cela qu'il est de l'essence de l'homme entier, & que celui qui dit que ce même bras est de l'essence de l'homme entier, ne donne pas pour cela occasion de croire qu'il ne peut pas subsister par soi, ainsi je ne pense pas avoir trop prouvé eu montrant que l'esprit peut estre sans le corps : ni avoir aussi trop peu dit, en disant qu'il lui est substantiellement uni; parce que cette union substantielle h'empêche pas qu'on ne puisse avoir une claire & distincte idée, ou concept de l'esprit seul, comme d'une

Tome I.

chose complete; c'est pourquoi le concept de l'esprit diffère beaucoup de celui de la superficie, & de la ligne qui ne peuvent pas estre ainsi entenduës commes des choses completes, si outre la longueur & la largeur, on ne leur attribue aussi la prosondeur.

Et enfin de ce que la faculté de penfer est assonze elle est, non pas à la verité éteinte, mais trouble le, il ne faut pas penser qu'elle foit tellement attachée aux organes corporels qu'elle ne puisse estre fans eux. Car de ce que nous voïons souvent qu'elle est em pêchée par ces organes, il ne s'ensur aucunement qu'elle foit produite par eux; & il n'est pas possible d'en dorner aucune raison, tant legere qu'elle puisse estre.

Je ne nie pas néanmoins que cette étroite liaison de l'esprit & du corps que nous experimentons tous les jours, ne soit cause que nous ne découvrons pas aisément, & sans une prosonde meditation, la distinction réelle qui est entre l'un & l'autre.

Mais à mon jugement, ceux qui repasseront souvent dans leur esprit les choses que j'ai écrites dans ma ses Aux quatrie'mes Objections. 243 conde Meditation, se persuaderont aisement que l'esprit n'est pas distingué du corps par une seule fiction, ou abstraction de l'entendement; mais qu'il est connû comme une chose distincte, parce qu'il est tel en esset.

Je ne répons rien à ce que Monsieur Arnauld a ici ajoûté touchant l'immortalité de l'ame, puisque cela ne m'est point contraire; mais pour ce qui regarde les ames des bestes, quoique leur consideration ne soit pas de ce lieu, & que sans l'explication de toute la Physique je n'en puisse dire davantage que ce que j'ai déja dit dans la cinquiéme partie de mon Traité de la Methode: Toutefois je dirai encore ici qu'il me semble que c'est une chose fort remarquable, qu'aucun mouvement ne se peut faire, soit dans les corps des bestes, soit même dans les nôtres, si ces corps n'ont en eux tous les organes & instrumens, par le moien desquels ces mêmes mouvemens Pourroient aussi être accomplis dans une machine; en forte que même dans hous, ce n'est pas l'esprit (ou l'ame) qui meut immediatement les membres exterieurs, mais seulement il peut déterminer le cours de cette liqueur fort subtile, qu'on nomme les esprits

244 animaux, laquelle coulant continuellement du cœur par le cerveau dans les muscles, est la cause de tous les mouvemens de nos membres; & souvent en peut causer plusieurs differens, aussi facilement les uns que les autres. Et même il ne le détermine pas tou: jours, car entre les mouvemens qui se font en nous, il y en a plusieurs qui ne dépendent point du tout de l'esprits comme sont le batement du cœur, la digestion des viandes, la nutrition, la respiration de ceux qui dorment! & même en ceux qui sont éveillez, le marcher, chanter, & autres actions semblables, quand elles se font sans que l'esprit y pense. Et lorsque ceux qui tombent de haut, presentent leurs mains les premieres pour fauver leu! teste, ce n'est point par le conseil de leur raison qu'ils font cette action; & elle ne dépend point de leur esprit, mais seulement de ce que leurs sens étant touchez par le danger present, causent quelque changement en leur cerveau, qui détermine les esprits animaux à passer de-là dans les nerss, à la façon qui est requise pour produire ce mouvement, tout de même que dans une machine, & sans que l'esprit le puisse empêcher,

AUX QUATRIE'MES OBJECTIONS. 249

Or, puisque nous experimentons cela en nous-mêmes; pourquoi nous étonneront-nous tant, si la lumiere reflêchie du corps d'un loup dans les Yeux d'une brebis, a la même force pour exciter en elle le mouvement de la fuite?

Après avoir remarqué cela, si nous voulons un peu raisonner pour connoître si quelques mouvements des bestes sont semblables à ceux qui se ont en nous par le ministere de l'es-Prit, ou bien à ceux qui dépendent leulement des esprits animaux, & de la disposition des organes, il faut conliderer les differences qui sont entre les uns & les autres, lesquelles j'ai expliquées dans la cinquiéme partie du discours de la Methode, car je ne Pense pas qu'on en puisse trouver d'autres; & alors on verra facilement que toutes les actions des bestes sont leulement semblables à celles que hous faisons sans que nôtre esprit y contribuë.

A raison de quoi nous serons obli-Bez de conclure, que nous ne connoislons en effet en elles aucun autre principe de mouvement que la seule dis-Position des organes, & la continuelle affluence des esprits animaux produits par la chaleur du cœur, qui attenue, & fubtilife le fang; & ensemble nous reconnoistrons que rien ne nous a ci-devant donné occasion de leur en attribuer un autre, sinon, que ne distinguant pas ces deux principes du monvement, & voïant que l'un, qui depend seulement des esprits animais & des organes, est dans les bêtes aussi beine que dans nous, nous avois crû inconsiderément que l'autre, qui dépend de l'esprit & de la pensée, étoit aussi en elles.

Et certes, lorsque nous nous sonmes persuadez quelque chose dés notre jeunesse, & que nôtre opinion s'est
fortisée par le tems, quelques raisons qu'on employe par après pout
nous en faire voir la fausset, ou plutôt quelque fausset que nous remarquions en elle, il est néanmoins trés
difficile de l'ôter entierement de nôtre créance, si nous ne les repassons
souvent en nôtre esprit, & ne nous
accoûtumons ainsi à déraciner peu
peu, ce que l'habitude à croire, plitôt que la raison, avoit prosondément
gravé en nôtre esprit.

## RE'PONSE

A l'autre partie , de Dieu.

Jusques ici j'ai tâché de résoudre les argumens qui m'ont été proposez par Monsieur Arnaud, & me suis mis en devoir de soûtenir tous ses efforts, mais désormais imitant ceux qui ont à faire à un trop sort Adversaire, je tâcherai plûtôt d'éviter les coups, que de m'opposer directement à leur violence.

Il traite feulement de treis choses dans cette partie, qui peuvent facilement estre accordées selon qu'il les entend, mais je les prenois en un autre sens lorsque je les ai écrites, lequel sens me semble aussi pouvoir être reçû comme veritable.

La premiere est, que quelques idées font materiellement fausses; c'est-à-di-voïez e, selon mon sens, qu'elles sont tel-l'objeles qu'elles donnent au jugement ma-ction, tiere ou occasion d'erreur; mais lui P. 203-considerant les idées prises formellement, sontient qu'il n'y a en elles aucune sausses.

La seconde, que Dieu est par soi Positivement, & comme par une cause, L iiii ou j'ai seulement voulu dire que la raison pour laquelle Dieu n'a besoin d'aucune cause efficiente pour exister, est sondée en une chose positive, à sçavoir dans l'immensité même de Dieu, qui est la chose la plus positive qui puisse estre; mais lui prenant la chose autrement, prouve que Dieu n'est point produit par soi-même, & qu'il n'est point conservé par une action positive de la cause essiciente; dequoi je demeure aussi d'accord.

Enfin la troissème est, qu'il ne peut y avoir rien dans nôtre esprit dont nous n'ayons connoissance, ce que j'ai entendu des operations, & lui nie des

puissances.

Mais je tâcherai d'expliquer tout 3- ceci plus au long. Et premierement où Voyez il dit, que si le froid est seulement une l'obje ction, privation, il ne peut y avoir d'idée qui p. 103. me le represente comme une chose possenomé. tive, il est manifeste qu'il parle de l'idée prise formellement.

Car puisque les idées mêmes ne sont rien que des formes, & qu'elles ne sont point composées de matiere, toutes & quantes fois qu'elles sont considerées en tant qu'elles representent quelque chose, elles ne sont pas prises materiellement, mais formellement;

Aux quatrie Mes Objections. 249. Que si on les consideroit, non pas en tant qu'elles representent une chose, ou un autre, mais seulement comme étant des operations de l'entendement, on pourroit bien à la verité dire qu'elles feroient prises materiellement, mais alors elles ne se rapporteroient point du tout à la verité, ni à la fausset des objets.

C'est pourquoi je ne pense pas qu'elles puissent estre dites materiellement fausses, en un autre sens que celui que j'ai déja expliqué; C'est à sçavoir, foit que le froid soit une chose positive, foit qu'il foit une privation, je n'ai pas pour cela une autre idée de lui, mais elle demeure en moi la même que j'ai toûjours eu ; laquelle je dis me donner matiere ou occasion d'erreur, s'il est vrai que le froid soit une privation, & qu'il n'ait pas autant de réalité que la chaleur ; d'autant que venant à considerer l'une & l'autre de ces idées, selon que je les ai reçûes des sens, je ne puis reconnoître qu'il y ait plus de réalité qui me foit reprelentée par l'une que par l'autre.

Et certes je n'ai pas confondu le jugement avec l'idée: car j'ai dit qu'en celle-ci se rencontroit une fausseté materielle, mais dans le jugement il ne peut y en avoir d'autre qu'une formelle. Et quand il dit que l'idée du froid est le froid même en tant qu'il est objectivement dans l'entendement; Jo pense qu'il faut user de distinction car il arrive souvent dans les idées obscures & consuses, entre lesquelles celles du froid & de la chaleur doivent estre mises, qu'elles se rapportent à d'autres choses qu'à celles dont elles sont veritablement les idées.

Ainsi si le froid est seulement une privation, l'idée du froid n'est pas le froid même en tant qu'il est objectivement dans l'entendement, mais quelque autre chose qui est prise faus-sement pour cette privation; sçavoir est, un certain sentiment qui n'a aucun estre hors de l'entendement.

Il n'en est pas de même de l'idée de Dieu, au moins de celle qui est claire. & distincte, parce qu'on ne peut pas dire qu'elle se rapporte à quelque chose à quoi elle ne soit pas consorme.

Quant aux idées confuses des Dieux qui sont sorgées par les Ilolatres, jene vois pas pourquoi elles ne pourroient point aussi estre dités materiellement sausses, en tant qu'elles survent de matière à leurs saux jugemens. AUX QUATRIE'MES OBJECTIONS. 251

Combien qu'à dire vrai, celles qui ne donnent pour ainsi dire, au jugement aucune occasion d'erreur, ou qui la donnent fort legere, ne doivent pas avec tant de raison, estre dites materiellement fausses, que celles qui la donnent fort grande; Or il est aisé de faire voir par plusseurs exemples, qu'il y en a qui donnent une bien plus grande occasion d'erreur les unes que les autres.

Car elle n'est pas si grande en ces idées consuses que nôtre esprit invente luimême (telles que sont celles des saux Dieux) qu'en celles qui nous sont ossertes consusément par les sens, comme sont les idées du froid & de la chaleur, s'il est vrai, comme j'ai dit qu'elles ne representent rien de réel.

Mais la plus grande de toutes est dans ces idées qui naissent de l'appetit sensitif. Par exemple, l'idée de la sois dans un hydropique ne lui est-elle pas en estet occasion d'erreur, lorsqu'elle lui donne sujet de croire que le boire lui fera prostrable, qui toutesois lui doit estre nuissble;

Mais Monsieur Arnauld demande ce que cette idée du froid me represente, laquelle j'ai dit estre materiellementf ausse: Car, dit-il, se elle reprefente ane privation, donc elle est vraïe, se un estre positif, donc elle n'est pas l'idée du froid. Ce que je lui accorde, mais je ne l'appelle sausse, que parce qu'étant obscure & consuse, je ne puis discerner si elle me represente quelque chose, qui hors de mon sentiment soit positive, ou non; c'est pourquoi j'ai occasson de juger que c'est quelque chose de positis, quoique peut-estre ce ne soit qu'une simple privation.

Et partant il ne faut pas demander quelle est la cause de cet estre positif objectif, qui selon mon opinion fait que cette idée est materiellemet sausse : d'autant que je ne dis pas qu'elle soit faite materiellement fausse par quelque être positif, mais par la seule obscurité, laquelle néanmoins a pour sujet & sondement un estre positif, à sçavoir le

fentiment même.

Et de vrai cet estre positif est en moi, en tant que je suis une chose vraie, mais l'obscurité laquelle seule me donne occasion de juger que l'idée de ce sentiment represente quelque objet hors de moi, qu'on appelle froid, n'a point de cause réelle, mais elle vient seulement de ce que ma nature n'est pas entierement parsaite.

AUX QUATRIE'MES OBJECTIONS. 252 Et cela ne renverse en façon quelconque mes fondemens. Mais ce que l'aurois le plus à craindre, seroit que ne m'étant jamais beaucoup arrêté à lire les livres des Philosophes, je n'aurois peut-estre pas suivi assez exactement leur façon de parler, lorsque j'ai dit que ces idées, qui donnent au jugement matiere ou occasion d'erreur, étoient materiellement fausses, si je ne trouvois que ce mot, materiellement est pris en la même signification par le premier Auteur qui m'est tombé par hazard entre les mains pour m'en éclaircir ; c'est Suarez en la dispute 9. section 2. n. 4.

Mais passons aux choses que Monseur Arnauld désapprouve le plus, & Voyez
qui toutesois me semblent meriter le l'objemoins sa censure, c'est à sçavoir, où p. 106.
)'ai dit qu'il nous étoit loissible de penser nom 4.
que Dieu fait en quelque façon la même
chose à l'égard de soi-même, que la
cause efficiente à l'égard de sonesses.

Car par cela même j'ai nié ce qui lui semble un peu hardi, & n'être pas veritable, à scavoir que Dieu soi t la cause esticiente de soi-même; parce qu'en disant qu'il fait en quelque façon la même chose; j'ai montré que je ne

croïois pas que ce fut entierement la même: Et en mettant devant ces paroles, Il nous est tout-à-sait loisible de penser, J'ai donné à connoître que je n'expliquois ainsî ces choses, qu'à cause de l'impersection de l'esprit humain-

Mais qui plus est, dans tout le reste de mes écrits, j'ai toûjours sait la même distinction: Car des le commencement où j'ai dit qu'il n'y a aucune cho-se dont on ne puisse rechercher la cause essiciente, j'ai ajoûté, Ou si elle n'en a point, demander pourquoi elle n'en a pas besoin; lesquelles paroles témoignent assez que j'ai pensé que quelque chose existoit, qui n'a pas besoin de cause efficiente.

Or quelle chose peut estre telle, excepté Dieu? Et même un peu après j'ai dit qu'ily avoit en Dieu une si grande & si inépuisable puisance, qu'il n'a jamais eu besoin d'aucun secours pour exister, & qu'il n'en a pas encore besoin pour estre conservé en telle sorte qu'il est en quelque saçon la cause de soimment.

Là où ces paroles, la cause de soimême, ne peuvent en saçon quelconque estre entenduës de la cause esticiente, mais seulement que cette puissance inépuisable qui est en Dieu, AUX QUATRIE'MES OBJECTIONS. 255 eft la caufe ou la raifon pour laquelle il 4'a pas befoin de caufe.

Et d'autant que cette puissance inépuisable, ou cette immensité d'essence est très-positive, pour cela j'ai dit que la cause, ou la raison pour laquelle Dieu n'a pas, besoin decause, est positive. Ce qui ne se pourroit dire en même façon d'aucune chose sinie, encore qu'elle sut très-parsaite en son genre.

Car si on disoit qu'une chose sinie sut par soi, cela ne pourroit être entendu que d'une saçon négative, d'autant qu'il seroit impossible d'apporter aucune raison qui sut tirée de la nature positive de cette chose, pour laquelle nous dissions concevoir qu'elle n'auroit pas besoin de cause efficiente.

Et ainsi en tous les autres endroits j'ai tellement comparé la cause sormelle, ou la raison prise de l'essence de Dieu, qui fair qu'il n'a pas besoin de cause pour exister, ni pour estre conservé, avec la cause efficiente, sans saquelle les choses sinies ne peuvent exister, que par tout il est aisé de connoître de mes propres termes, qu'elle est tout-à-fait differente de la cause efficiente.

Et il ne se trouvera point d'endroit

256 R E' PONSES où j'aïe dit que Dieu se conserve par une instuence positive, ainsi que les choses créées sont conservées par lui; mais bien seulement ai-je dit que l'immensité de sa puissance, ou de son essence, qui est la cause pourquoi il n'a pas besoin de conservateur, est une chose positive.

Et partant je puis facilement admettre tout ce que Monsieur Arnaud apporte pour prouver que Dieu n'est pas la cause efficiente de soi-même, & qu'ilne se conserve pas par aucune influence positive, ou bien par une continuelle réproduction de soi-même, qui est tout ce que l'on peut inferer de ses

raisons.

Mais il ne niera pas aussi, comme j'espere, que cette immensité de puissance, qui sait que Dieu n'a pas besoin de cause pour exister, est en lui une chose positive, & que dans toutes les autres choses on ne peut rien concevoir de semblable, qui soit positif, à raison dequoi elles n'aïent pas besoin de cause efficiente pour exister; ce que j'ai seulement voulu signifier; lorsque j'ai student voulu signifier jorsque j'ai dit qu'aucune chose ne pouvoit être conçue, exister par soi, que négativement, hormis Dieu seul; Et je n'ai pas eu besoin de rien avancer davan-

Aux QUATRIE MES OBJECTIONS. 257 tage pour répondre à la difficulté qui

m'étoit proposée.

Mais d'autant que Monsieur Arnaud m'avertit ici si serieusement, qu'il y aura peu de Theologiens qui ne s'offensent de cette proposition, à sçavoir, que Dieu est par soi positivement, & comme par une cause; se dirai ici la raison pourquoi cette façon de parler est à mon avis, non-seulement tres-utile en cette question, mais même necessaire, & fort éloignée de tout ce qui pourroit donner lieu ou occasion de s'en ossense.

Je fçai que nos Theologiens traitans des choses Divines, ne se servent point du nom de cause, lorsqu'il s'agit de la procession des Personnes de la très-Sainte Trinité, & que là où les Grecs ont mis indisferemment ano, & applie ils aiment mieux user du seul nom de principe, comme très-general, de peur que de-là ils ne donnent occasion de juger que le Fils est moindre

que le Pere.

Mais où il ne peut y avoir une semblable occasion d'erreur; & lorsqu'il ne s'agit pas des personnes de la Trinité, mais seulement de l'unique essence de Dieu, je ne vois pas pourquoi il faille tant suir le nom de canse, prin-

258 RE'PONSES cipalement lorsqu'on en est venu à ce point, qu'il semble très-utile de s'en servir, & en quelque façon necessaire.

Or, ce nom ne peut estre plus utilement employé que pour démontrer l'existence de Dieu; & la necessité de s'en servir ne peut estre plus grande, que si sans en user on ne la peut clairement démontrer.

Et je pense qu'il est maniseste à tout le monde, que la consideration de la cause efficiente est le premier & principal moyen, pour ne pas dire le seul & l'unique, que nous aïons pour prouves l'existence de Dieu.

Or, nous ne pouvons nous en servir, si nous ne donnons licence à nôtre esprit de rechercher les causes efficientes de toutes les choses qui sont au monde, sans en excepter Dieu même; car pour quelle raison l'excepterions-nous de cette recherche, avant qu'il ait été prouvé qu'il existe.

On peut donc demander de chaque chose si elle est par soi ou par autrui; & certes par ce moyen on peut conclure l'existence de Dieu, quoi qu'on r'explique pas en termes formels & précis, comment on doit entendre ces paroles, estre par soi.

Car tous ceux qui suivent seulement

AUX QUATRIE'MES OBJECTIONS 2(9) la conduite de la lumiere naturelle, forment tout aussi-tôt en eux dans cette rencontre un certain concept qui paarticipe de la cause efficiente, & de la formelle, & qui est commun à l'une & à l'autre; c'est à sçavoir que ce qui est par autrui, est par lui comme par une cause efficiente; & que ce qui est par soi, est comme par une cause formelle; c'est-à-dire, parce qu'il a une telle nature, qu'il n'a pas besoin de cause efficiente, c'estpourquoi je n'ai pas expliqué cela dans mes Meditations, & je l'ai obmis, comme étant une chose de soi manifeste, & qui n'avoit pas besoin d'aucune explication.

Mais lorsque ceux qu'une longue accoûtumance a confirmez dans cetteopinion de juger que rien ne peut estre la cause esticiente de soi-même, &
qui sont soigneux de distinguer cette cause de la formelle, voïent que l'on demande si quelque chose est par soi, il arrive aisement que ne portant leur esprit qu'à la seule cause essiciente proprement prise, ils ne pensent pas que ce mot par soi, doive estre entendu comme par une cause, mais seulement négativement & comme sans cause; en sorte qu'ils pensent qu'il y a quelque chose qui existe, de laquelle on ne doit

point demander pourquoi elle existe.

Laquelle interpretation du mot par foi, si elle étoit receuë, nous ôteroit le moyen de pouvoir démontrer l'existence de Dieu par les esfets, comme il a été fort bien prouvé par l'Auteur des premieres Objections, c'est pourquoi elle ne doit aucunement estre admise.

Mais pour y répondre pertinemment, j'estime qu'il est necessaire de montrer qu'entre la cause essiciente proprement dite, & point de cause, il y a quelque chose qui tient comme le milieu, à s'qavoir, l'Essence positive d'une chose, à laquelle l'idée ou le concept de la cause efficiente se peut étendre en la même saçon que nous avons coûtume d'étendre en Geometrie le concept d'une ligne circulaire la plus grande qu'on puisse imaginer, au concept d'une ligne droite; ou le concept d'un polygone rectiligne qui a un nombre indéfini de côtez, au concept du cercle.

Et je ne pense pas que j'eusse jamais pû mieux expliquer cela, que lorsque j'ai dit, que la signification de la cause essiciente ne doit pas estre restrainte en cette question à ces causes qui sont differentes de leurs esses, ou qui les precedent en tems; tant parce que ce servit AUX QUATRIE'MES OBJECTIONS. 261 une chose frivole & inutile, puisqu'il n'y a personne qui ne scache, qu'une même chose ne peut pas être differente de soi-même, ni se preceder en tems, que parce que l'une de ces deux conditions peut être ôtée de son concept, la notion de la cause efficiente ne laissant pas de demeurer toure entiere.

Car qu'il ne foit pas necessaire qu'elle precede en tems son esfet, il est évident, puisqu'elle n'a le nom & la nature de cause efficiente que lorsqu'elle produit son esfet, comme il a déja été dit.

Mais de ce que l'autre condition ne peut pas aussi être ôtée, on doit seulement inferer que ce n'est pas une cause efficiente proprement dite, ce que j'avoue, mais non pas que ce n'est point du tout une cause positive, qui par analogie puisse être rapportée à la cause efficiente, & cela est seulement requis en la question proposée. Car par la même lumiere naturelle, par laquelle je conçois que je me serois donné toutes les perfections dont j'ai en moi quelque idée, si je m'étois donné l'être, je conçois aussi que rien ne se le peut donner en la maniere qu'on a coûtume de restraindre la signification de la cause efficiente proprement dite,

à sçavoir, en sorte qu'une même chose en tant qu'elle se donne l'être, soit differente de soi-même en tant qu'elle le reçoit; parce qu'il y a de la contradiction entre ces deux choses, être le même, & non le même, ou different.

C'est pourquoi, lorsqu'on demande si quelque chose se peut donner l'être à soi-même, il faut entendre la même chose que si on demandoit, scavoir si la nature, ou l'essence de quelque chose peut être telle qu'elle n'ait pas besoin de cause efficiente pour estre, ou

exister.

Et lorsqu'on ajoûte, si quelque chose est telle elle se donnera toutes les perfections dont elle a les idées, s'il est vray qu'elle ne les ait pas encore; Cela veut dire qu'il est impossible qu'elle n'ait pas actuellement toutes les perfections dont elle a les idées; d'autant que la lumiere naturelle nous fait connoître, que la chose dont l'essence est si immense qu'elle n'a pas besoin de cause efficiente pour être, n'en a pas aussi besoin pour avoir toutes les perfections dont elle a les idées, & que fa propre essence lui donne éminemment, tout ce que nous pouvons imaginer pouvoir estre donné à d'autres

AUX QUATRIE'MES OBJECTIONS, 262 choses par la cause efficiente,

Et ces mots, si elle ne les a pas encore, elle se les donnera, servent seulement d'explication; d'autant que par la même lumiere naturelle nous comprenons que cette chose ne peut pas avoir au moment que je parle, la vertu & la volonté de se donner quelque chose de nouveau, mais que son essence est telle, qu'elle a eu de toute éternité tout ce que nous pouvons maintenant penser qu'elle se donneroit, si elle ne

l'avoit pas encore.

Et neanmoins toutes ces manieres de parler, qui ont rapport & analogie avec la cause efficiente, sont très-necessaires pour conduire tellement la lumiere naturelle, que nous concevions clairement ces choses: Tout ainsi qu'il y a plusieurs choses qui ont été démontrées par Archimede touchant la Sphere, & les autres figures composées de lignes courbes, par la comparaison de ces mêmes figures, avec celles qui sont composées de lignes droites; ce qu'il auroit eu peine à faire comprendre s'il en eût usé autrement.

Et comme ces sortes de démonstrations ne sont point desapprouvées, bien que la Sphere y soit considerée comme

264 une figure qui a plusieurs costez; de même je ne pense pas pouvoir être ici repris, de ce que je me suis servi de l'analogie de la cause efficiente, pour expliquer les choses qui appartiennent à la cause formelle, c'est-à-dire à l'es-

sence même de Dieu.

Et il n'y a pas lieu de craindre en. ceci aucune occasion d'erreur; d'autant que tout ce qui est le propre de la cause efficiente, & qui ne peut être étendu à la cause formelle, porte avec soi une manifeste contradiction, & partant ne pourroit jamais estre cril de personne, à sçavoir; qu'une chose soit differente de soi-même, ou bien qu'elle soit ensemble la même chose, & non la même.

Et il faut remarquer que j'ai tellement attribué à Dieu la dignité d'être la cause, qu'on ne peut pas de-là inferer que je lui aïe aussi attribué l'imperfection d'être l'effet; car comme les Theologiens, lorsqu'ils disent que le pere est le principe du fils, n'avoiient pas pour cela que le fils soit principié. ainsi, quoique j'aie dit que Dieu pou voit en quelque façon estre dit la cause de soi-même, il ne se trouvera pas neanmoins que je l'aïe nommé en aucun lieu l'effet de soi-même; Et ce d'air tant

AUX QUATRIE MES OBJECTIONS. 164 tant qu'on a de coûtume de rapporter principalement l'effet à la cause efficiente, & de le juger moins noble qu'elle, quoique souvent il soit plus noble que ses autres causes.

Mais lorsque je prens l'essence entiere de la chose pour la cause sormelle; je ne suis en cela que les vestiges d'Aristore: Car au Livre 2. de ses Analyt. poster. chap. 16. ayant obmis la cause materielle, la premiere qu'il nomme est celle qu'il appelle dinay 78 π lω site, ou comme l'ont tourné ses Interpretes la cause formelle, laquelle il étend à toutes les essences de toutes les choses, parce qu'il ne traite pas en ce lieu-là des causes du composé physique; non plus que je fais ici, mais generalement des causes d'où l'on peut tirer quelque connoissance.

Or pour faire voir qu'il étoit malaifé dans la question proposée de ne point attribuer à Dieu le nom de cause, il n'en faut point de meilleure preuve, que dece que Monsieur Arnauld ayant tâché de conclure par une autre voye la même chose que moi, il n'en est pas néanmoins venu à bout, au moins à mon jugement.

Car après avoir amplement montré Tome I. M

Lequel syllogisme peut aisement estre renvoyé contre son Auteur, en cette maniere. Quoiqu'on ne puisse pas demander la cause efficiente à rais

AUX QUATRIE'MES OBJECTIONS. 267 son de l'essence, on la peut néanmoins demander à raison de l'existence; mais en Dieu l'essence n'est point distinguée de l'existence, donc on peut demander la cause efficiente de Dieu.

Mais pour concilier ensemble ces deux choses, on doit dire qu'à celui qui demande pourquoi Dieu existe, il ne faut pas à la verité répondre par la cause efficiente proprement dite, mais seulement par l'essence même de la chose, ou bien par la cause formelle, laquelle, pour cela même qu'en Dieu l'existence n'est point distinguée de l'essence, a un très-grand rapport avec la cause efficiente, & partant peut estre appellée quasi cause efficiente.

Enfin il ajoûte, qu'à celui qui demande la cause efficiente de Dieu, il faut répondre qu'il n'en a pas besoin : & derechef à celui qui demande pourquoi il n'en a pas besoin, il faut répondre, parce qu'il est un Estre infini duquel l'existence est son essence: car il n'y a que les choses dans lesquelles il est permis de distinguer l'existence actuelle de l'essence, qui ayent besoin de cause efficiente.

D'où il infere que ce que j'avois dit auparavant est entierement renversé; C'est à sçavoir, sije pensois qu'aucune

RE'PONSES chose ne peut en quelque façon estre à l'égard de soi-même, ce que la cause efficiente est à l'égard de son effet, jamais en cherchant les causes des choses je ne viendrois à une premiere; ce qui néanmoins ne me semble aucunement renversé, non pas même tant soit peu affoibli, ou ébranlé; il est certain que la principale force non seulement de ma démonstration, mais aussi de toutes celles qu'on peut apporter pour prouver l'existence de Dieu par les effets en dépend entierement. Or presque tous les Theologiens soûtiennent qu'on n'en peut apporter aucune si elle n'est tirée des effets.

Et partant tant s'en faut qu'il apporte quelque éclaircissement à la preuve, & démonstration de l'existence de Dieu, lorsqu'il ne permet pas qu'on lui attribue à l'égard de soi-même, l'analogie de la cause efficiente, qu'aucontraire il l'obscurcit, & empêche que les Lecteurs ne la puissent comprendre; particulierement vers la sin, où il conclut, que s'il pensoit qu'il fablut rechercher la cause efficiente, ou quasi efficiente de chaque chose, il chere cheroit une eause disserente de cette chose.

Car comment est-ce que ceux qui

Aux ouatrie'mes Objections. 269 né connoissent pas encoreDieu, rechercheroient la cause efficiente des autres choses, pour arriver par ce moien à la connoissance de Dieu, s'ils ne pensiont qu'on peut rechercher la cause efficiente de chaque chose?

Et comment enfin s'arresteroient-ils à Dieu comme à la cause premiere, & mettroient-ils en lui la fin de leur recherche, s'ils pensoient que la cause efficiente de chaque chose dût estre cherchée differente de cette chose ?

Certes il me semble que Monsieur Arnauld a fait en ceci la même chole, que si, ( après qu'Archimede parlant des choses qu'il a démontrées de la Sphere par analogie aux figures rectilignes inscrites dans la Sphere même, auroit dit, si je pensois que la Sphere ne peut estre prise pour une ngure rectiligne ou quasi rectiligne, dont les costez sont infinis, je n'attribuerois aucune force à cette démonstration, parce qu'elle n'est pas veritable, si vous considerez la Sphere comme une figure curviligne, ainsi qu'elle est en effet, mais bien si vous la confiderez comme une figure rectiligne dont le nombre des côtez est Infini. )

Si, dis-je, Monsieur Arnauld ne Miij trouvant pas bon qu'on appellât ainsi la Sphere, & néanmoins défirant retenir la démonstration d'Archimede, disoit, si je pensois que ce qui se conclut ici , se dût entendre d'une figure rectiligne dont les costez sont infinis, je ne croirois point du tout cela de la Sphere, parce que j'ai une connoissance certaine que la Sphere n'est point une figure rectiligne.

Par lesquelles paroles, il est sans doute qu'il ne feroit pas la même chose qu'Archimede, mais qu'au contraire il se feroit un obstacle à soi-même, & empêcheroit les autres de bien com-

prendre sa démonstration.

Ce que j'ai déduit ici plus au long que la chose ne sembloit peut-estre le meriter, afin de montrer que je prens soigneusement garde à ne pas mettre la moindre chose dans mes écrits, que les Theologiens puissent censurer avec raifon.

Enfin j'ai déja fait voir assez clai-Voyez rement dans les réponses aux seconjection des Objections, nombre 3. 4. & 5. p. 217. p. 89. 90. 92. &c. que je ne suis point nom- tombé dans la faute qu'on appelle cerbre s. cle, lorsque j'ai dit, que nous ne sommes assurez que les choses que nous concevons fort clairement & fort dif-

AUX QUATRIE'MES OBJECTIONS. 271 tinctement sont toutes vraies qu'à cause que Dieu est ou existe: & que nous ne sommes assurez que Dieu est, ou existe, qu'à cause que nous concevons cela fort clairement & fort diftinctement, en faisant distinction des choses que nous concevons en effet fort clairement, d'avec celles que nous nous ressouvenons d'avoir autresois fort clairement conceues.

Car premierement nous sommes affurez que Dieu existe, parce que nous prestons nôtre attention aux raisons qui nous prouvent son existence. Mais après cela il suffit que nous nous reffouvenions d'avoir conceu une chofe clairement, pour estre asseurez qu'elle est vraie, ce qui ne suffiroit pas, si nous ne sçavions que Dieu existe, & qu'il ne peut estre trompeur.

Pour la question scavoir s'il ne peut 6. y avoir rien dans nôtre esprit, en rant Voyez qu'il est une chose qui pense, dont loi mâna d'ait une advalle a capit ject. lui-même n'ait une actuelle connoil- p. 217. fance, il me semble qu'elle est fort aifée nombre à résoudre, parce que nous voions sort s. bien qu'il n'y a rien en lui, lorsqu'on le considere de la sorte, qui ne soit une pensée, ou qui ne dépende entierement de la pensée, autrement cela n'appartiendroit pas à l'esprit, en tant

M 1111

qu'il est une chose qui pense; Et il ne peut y avoir en nous aucune pensée, de laquelle, dans le même moment qu'elle est en nous, nous n'aïons

une actuelle connoissance.

C'est pourquoi je ne doute point que l'esprit, aussité qu'il est insus dans le corps d'un ensant, ne commence à penser, & que dès-lors il ne sçache qu'il pense, encore qu'il ne se ressourienne pas par à près de ce qu'il a pensé, parce que les especes de ses pensées ne demeurent pas empreintes en sa memoire.

Mais il faut remarquer que nous avons bien une actuelle connoissance des actes, ou des operations de nôtre esprit, mais non pas toûjours de se puissances, ou de ses facultez, si ce n'est en puissance; En telle sorte que lorsque nous nous disposons à nous servir de quelque faculté, tout aussité si cette faculté est en nôtre esprit, nous en acquerons une actuelle connoissance; C'est pourquoi nous pouvons alors nier assurément qu'elle y soit, si nous ne pouvons en acquerir cette connoissance actuelle.

## RE'PONSE

Aux choses qui peuvent arrester les Theologiens.

TE me suis opposé aux premieres 7.

Traisons de Monsieur Arnauld, j'ai Voyeztâché de parer aux secondes, & je don-l'objection, ne entierement les mains à celles qui p. 218. suivent, excepté à la derniere, au & suivissité de laquelle j'ai lieu d'esperer qu'il nomne me sera pas difficile de faire en bre 7.

forte que lui-même s'accommode à

mon avis.

Je confesse donc ingenuement avec lui que les choses qui sont contenues dans la premiere Meditation, & même dans les suivantes, ne sont pas propres à toutes sortes d'esprits, & qu'elles ne s'ajustent pas à la capacité de tout le monde; mais ce n'est pas d'aujourd'hui que j'ai fait cette declaration; je l'ai déja faite, & la ferai encore autant de sois que l'occasion s'en presentera.

Aussi a -ce été la seule raison qui m'a empêché de traiter de ces choses dans le discours de la Methode qui étoit en langue vulgaire, & que j'ai

My

reservé de le saire dans ces Meditations, qui ne doivent être lûës, comme j'en ai plusieurs sois averti, que

par les plus forts esprits.

Et on ne peut pas dire que j'eusle mieux fait, si je me susse abstenu d'écrire des choses dont la lecture ne doit pas être propre, ni utile à tout le monde: car je les crois si necessaires, que je me persuade que sans elles on ne peut jamais rien établir de serme & d'assuré dans la Philosophie.

Et quoique le fer & le feu ne se manient jamais sans péril, par des ensans ou par des imprudens, néanmoins parce qu'ils sont utiles pour la vie, il n'y a personne qui juge qu'il se faille abste-

nir pour cela de leur usage.

Or, maintenant que dans la quatriéme Meditation je n'aïe eu dessein de traiter que de l'erreur qui se commet dans le discernement du vrai, & du faux, & non pas de celle qui arrive dans la poursuite du bien & du mal; & que j'aïe toûjours excepté les choses qui regardent la soi, & les actions de nôtre vie, lorsque j'ai dit que nous ne devons donner créance qu'aux choses que nous connoissons évidemment, tout le contenu de mes Meditations en sait soi; & outre cela je

Aux QUATRIE'MES OBJECTIONS. 275
l'ai expressément déclaré dans les réponses aux secondes Objections, nombre cinquiéme, comme aussi dans l'abregé de mes Meditations; Ce que je dis pour faire voir combien je désere au jugement de Monsieur Arnauld, & l'estime que je sais de ses conseils.

Il reste le Sacrement de l'Eucharistie avec lequel Monsieur Arnauld juge que mes opinions ne sçauroient convenir, parce que, dit-il, nous tenons pour article de foi que la substance du pain étant ôtée du pain Eucharissique, les seuls accidens y demeurent: Or, il pense que je n'admets point d'accidens réels, mais seulement des modes, qui ne sçauroient estre conçûs sans quelque substance en laquelle ils résident, ni par consequent aussi exister sans elle.

A laquelle Objection je pourrois trèsfacilement m'exemter de répondre, en disant que jusques ici je n'ai jamais nié qu'il y ent des accidens réels: car encore que je ne m'en sois point servi dans la dioptrique, & dans les meteores, pour expliquer les choses que je traitois alors, j'ai dit néanmoins en termes exprès dans les meteores, que je ne voulois pas nier qu'il y en ent.

Et dans ces Meditations j'ai de vrai M vi que les connoisses fupposé que je ne les connoissos pas bien encore, mais non pas que pour cela il n'y en eût point: car la maniere d'écrire analytique que j'y ai suivie, permet de faire quelquesois des suppositions, lorsqu'on n'a pas encore assez somme il a paru dans la premiere Meditation, où j'avois supposé beaucoup de choses, que j'ai depuis resutées dans les suivantes.

Et certes, ce n'a point été ici mon dessein de rien déssinir touchant la nature des accidens, mais j'ai seusement proposé ce qui m'en a semblé de prim'abord; & ensin de ce que j'ai dit que les modes ne sçauroient estre conçûs sans quelque substance en laquelle ils résident, on ne doit pas inferer que j'aïe nié que par la toute puissance de Dieu ils puissent estre seusement que Dieu peut faire une infinité de choses, que nous ne sommes pas capables d'entendre, ni de concevoir.

Mais pour proceder ici avec plus de franchife, je ne dissimulerai point que je me persuade qu'il n'y a rien autre chose par quoi nos sens soient touchez, que cette seule superficie qui

AUX QUATRIE'MES OBJECTIONS. 277 est le terme des dimensions du corps qui est senti, ou apperçû par les sens; car c'est en la superficie seule que se fait le Contact, lequel est si necessaire pour le sentiment, que j'estime que lans lui pas un de nos sens ne pourroit estre meu ; Et je ne suis pas le leul de cette opinion, Aristote même, & quantité d'autres Philosophes avant moi en ont été : De sorte que , par exemple, le pain & le vin ne sont Point apperçûs par les sens, sinon en tant que leur superficie est touchée par l'organe du sens, ou immediatement, ou mediatement par le moien de l'air, ou des autres corps, comme Je l'estime, ou bien comme disent plusieurs Philosophes, par le moien des especes intentionnelles.

Et il faut remarquer que ce n'est pas la feule figure exterieure des corps qui est fensible aux doigts & à la main qui doit estre prise pour cette superficie, mais qu'il faut aussi considerer tous ces petits intervalles qui sont, par exemple, entre les petites parties de la farine dont le pain est composé, comme aussi entre les particus de l'eau-de-vie, de l'eau douce, du vinaigre, de la lie ou du tartre, du mélange desquelles le vin est compo-

278 R E'P ONSES

16, & ainsi entre les petites parties
des autres corps, & penser que tou-

tes les petites superficies qui terminent ces intervalles, font partie de la

fuperficie de chaque corps.

Car de vrai ces petites parties de tous les corps aïans diverses figures & groffeurs, & differens mouvemens, jamais elles ne peuvent estre bien arrangées, ni si justement jointes ensemble, qu'il ne reste plusieurs intervalles autour d'elles, qui ne sont pas néanmoins vuides, mais qui sont remplis d'air, ou de quelque autre matiere; comme il s'en voit dans le pain qui sont assez larges, & qui peuvent estre remplis, non-seulement d'air, mais aussi d'eau, de vin, ou de quelque autre liqueur : & puisque le pain demeure toûjours le même encore que l'air, ou telle autre matiere qui est contenue dans ses pores soit changée, il est constant que ces choses n'appartiennent point à la substance du pain: & partant que sa superficie n'est pas celle qui par un petit circuit l'environne tout entier, mais celle qui touche & environne immediatement chacune de ses petites parties.

Il faut aussi remarquer que cette superficie n'est pas seulement remuée

AUX QUATRIE'MES OBJECTIONS. 279 toute entiere, lorsque toute la masse du pain est portée d'un lieu en un autre, mais qu'elle est aussi remuée en partie, lorsque quelques-unes de ses petites parties sont agitées par l'air, ou par les autres corps qui entrent dans ses pores: Tellement que s'il y a des corps qui soient d'une telle nature que quelques - unes de leurs parties , ou toutes celles qui les composent, se remuent continuellement (ce que j'estime estre vrai de plusieurs parties du pain, & de toutes celles du vin ) il faudra aussi concevoir que leur superficie est dans un continuel mouve-

Ensin il saut remarquer que par la vosez superficie du pain, ou du vin, ou de lasixiéquelque autre corps que ce soit, me objection on n'entend pas ici aucune partie de contre la substance, ni même de la quancerité de ce même corps, ni aussi au-nom. s. cunes parties des autres corps qui l'environnent, mais seulement ce terme que l'on conçoit estre moien entre chacune des particules de ce corps, & les sorps qui les environnent, & qui n'a

Point d'autre entité que la modale.

Ainsi puisque le contact se fait dans ce seul terme, & que rien n'est sentifice n'est par contact, c'est une chose

RE'PONSES 280 manifeste que de cela seul que les substances du pain & du vin sont dites estre tellement changées en la substance de quelque autre chose que cette nouvelle substance soit contenue précisément sous les mêmes termes sous qui les autres étoient contenues, ou qu'elle existe dans le même lieu où le pain & le vin existoient auparavant, ( ou plûtôt, d'autant que leurs termes font continuellement agitez, dans lesquels ils existeroient s'ils étoient presens,) il s'ensuit nécessairement que cette nouvelle substance doit mouvoir tous nos sens de la même façon que feroient le pain & le vin, s'il n'y avoit point eu de Trans-Substantiation.

Or l'Eglise nous enseigne dans le Concile de Trente, section 13. Can. 28 & 4. qu'il se fair une conversion de toute la substance du pain, en la substance du Corps de nôtre Seigneur seus-christ, demeurant seusement l'espece du pain. Où je ne vois pas ce que l'on peut entendre par l'espece du pain, si ce n'est cette superficie qui est moienne entre chacune de ses petites parties,

& les corps qui les environnent. Car comme il a déja été dit , le contact se fait en cette seule superficie ; & Aux quatrie Mes Objections. 281 Aristote même confesse, que non-seulement ce sens, que par un privilege special, on nomme lattouchement, mais aussi tous les autres ne sentent que par le moien de l'attouchement. C'est dans le Livre 3. de l'Ame, chap. 13. où sont ces mots rai ma anna alors mena de par de dans de l'actual de l'Ame, chap. 13. où sont ces mots rai ma anna alors mena de par de dans de l'actual de l'a

Or il n'y a personne qui pense que par l'espece on entende ici autre chose, que ce qui est précisement requis Pour toucher les sens. Et il n'y a aussi personne qui croie la conversion du Pain au Corps de Christ, qui ne Pense que ce Corps de Christ, est Précisement contenu sous la même superficie sous qui le pain seroit contenu s'il étoit present ; Quoique néanmoins il ne soit pas-là comme proprement dans un lieu ; mais sacramentellement ; & de cette maniere d'exister , laquelle quoique nous ne puissions qu'à peine exprimerpar paroles, aprés néanmoins que nôtre esprit est éclairé des lumieres de la foi , nous pouvons concevoir comme possible à Dieu, & laquelle nous Jommes obligez de croire très-fermement. Toutes lesquelles choses me 1emblent estre si commodément expliquées par mes principes, que nonseulement je ne crains pas d'avoir rien

dit ici qui puisse offenser nos Theologiens, qu'au contraire j'espere qu'ils me sçauront gré de ce que les opinions que je propose dans la Physique sont telles, qu'elles conviennent beaucoup mieux avec la Theologie, que celles qu'on y propose d'ordinaire. Car de vrai l'Eglise n'a jamais enseigné ( au moins que je sçache, ) que les especes du pain & du vin qui demeurent au Sacrement de l'Eucharistie, soient des accidens réels, qui subsistent miraculeusement tous seuls, après que la substance à laquelle ils étoient at-

tachez, a été ôtée.

Mais à cause que peut-estre les premiers Theologiens, qui ont entrepris d'expliquer cette question par les raisons de la Philosophie naturelle, se persuadoient si fortement que ces accidens qui touchent nos sens étoient quelque chose de réel, different de la substance, qu'ils ne pensoient pas seulement que jamais on en pût douter, ils avoient supposé sans aucune valable raison, & sans y avoir bien pensé, que les especes du pain étoient des accidens réels de cette nature: Ensuite de quoi ils ont mis toute leur étude à expliquer comment ces accidens peuvent subsister sans sus

AUX QUATRIE'MES OBJECTIONS. 288 jet. En quoi ils ont trouvé tant de difficultez, que cela feul leur devoit faire juger qu'ils s'étoient détournez du droit chemin, ainsi que font les voiageurs quand quelque fentier les a conduits à des lieux pleins d'épines, & inaccessibles. Car premierement, ils femblent se contredire (au moins ceux qui tiennent que les objets ne meuvent nos sens que par le moien du contact, ) lorsqu'ils supposent qu'il faut encore quelque autre chose dans les objets pour mouvoir les sens, que leurs superficies diversement disposées : d'autant que c'est une chose qui de soi est évidente, que la superficie seule luffit pour le contact; Et s'il y en a qui ne veuillent pas tomber d'accord que nous ne sentons rien sans contact, ils ne peuvent rien dire touchant la façon dont les sens sont mûs par leurs objets, qui ait aucune apparence de verité. Outre cela l'esprit humain ne peut pas concevoir que les accidens du pain soient réels, & que neanmoins ils existent sans sa substance, qu'il ne les conçoive à la façon des substances: En sorte qu'il semble qu'il y ait de la contradiction, que toute la substance du pain soit changée, ainsi que le croit,

284 REPONSES l'Eglife, & que cependant il demeure quelque chole de réel qui étoit auparavant dans le pain; parce qu'on ne peut pas concevoir qu'il demeure rien de réel, que ce qui subsiste, & encore qu'on nomme cela un accident, on le conçoit neanmoins comme une substance. Et c'est en effet la même chose que si on disoit qu'à la verité toute la substance du pain est changée, mais que neanmoins cette partie de sa substance qu'on nomme accident réel demeure: dans lesquelles paroles s'il n'y a point de contradiction, certainement dans le concept il en paroît beaucoup. Et il semble que ce soit principalement pour ce sujet, que quelquesuns se sont éloignez en ceci de la créance de l'Eglise Romaine. Mais qui pourra nier que lorsqu'il est permis, & que nulle raison ni Theologique, ni même Philosophique ne nous oblige à embrasser une opinion plûtôt qu'une autre, il ne faille principalement choisir celles qui ne peuvent donner occasion ni prétexte à personne de s'éloigner des veritez de la Foi? Or, que l'opinion qui admet des accidens réels ne s'accommode pas aux raisons de la Theologie, je pense que cela le voit ici assez clairement; & qu'elle

AUX QUATRIE'MES OBJECTIONS. 284 soit tout-à fait contraire à celles de la. Philosophie, j'espere dans peu le démontrer évidemment dans un Traité des Principes que j'ai dessein de publier, & d'y expliquer comment la couleur, la saveur, la pesanteur, & toutes les autres qualitez qui touchent nos sens, dépendent seulement en cela de la superficie exterieure des corps. Au reste on ne peut pas supposer que les accidens soient réels, sans qu'au miracle de la Transubstantiataion, lequel seul peut estre inferé des paroles de la consecration, on n'en ajoûte sans necessité un nouveau & incomprehenlible, par lequel ces accidens réels existent tellement sans la substance du pain, que cependant ils ne soient pas eux-même faits des substances : Ce qui ne repugne pas seulement à la raison humaine, mais même à l'axiome des Theologiens, qui disent que les paroles de la Consecration n'operent rien que ce qu'elles fignifient; & qui ne veulent pas attribuer à miracle, les choses qui peuvent estre expliquées par raison naturelle. Toutes lefquelles difficultez font entierement levées, par l'explication que je donne ces choses. Car tant s'en faut que lelon l'explication que j'y donne, il

foit besoin de quelque miracle pour conserver les accidens après que la substance du pain est ostée; qu'au contraire fans un nouveau miracle (à sçavoir par lequel les dimensions sussent changées ) ils ne peuvent pas estre ostez. Et les Histoires nous apprennent que cela est quelquesois arrivé, lorsqu'au lieu du pain confacré, il a paru de la chair, ou un petit enfant entre les mains du Prestre : Car jamais on n'a crû que cela soit arrivé par une cessation de miracle, mais on a toujours attribué cet effet à un miracle nouveau. Davantage il n'y a rien en cela d'incomprehensible, ou de difficile, que Dieu Créateur de toutes choses puisse changer une substance en une autre, & que cette derniere substance demeure précifément sous la même superficie, sous qui la premiere étoit contenuë. On ne peut aussi rien dire de plus conforme à la raison, ni qui soit plus communément receu par les Philosophes, que non-seulement tout fentiment, mais generalement toute action d'un corps sur un autre so fait par le contact, & que ce contact peut estre en la seule superficie : D'où il suit évidemment que la même supersicie doit toûjours agir ou parir de la Aux quatrie Mes Objections. 287 même façon, quelque changement qui arrive en la fubstance qu'elle couvre.

C'est pourquoi, s'il m'est ici permis de dire la verité sans envie, j'ose esperer que le tems viendra, auquel cette opinion, qui admet des accidens réels, sera rejettée par les Theologiens comme peu sûre en la foy, repugnante à la raison, & du tout incomprehensible, & que la mienne sera receuë en sa place, comme certaine & indubitable. Ce que j'ay crû ne devoir pas ici dissimuler, pour prévenir autant qu'il m'est possible, les calomnies de ceux qui voulant paroître plus sçavans que les autres, & ne pouvant souffrir qu'on propose aucune opinion differente des leurs, qui soit estimée vraïe & importante, ont coûtume de dire qu'elle repugne aux veritez de la Foy, & tâchent d'abolir par autorité ce qu'ils ne peuvent refuter par raison. Mais j'appelle de leur Sentence à celle des bons & orthodoxes Theologiens, au jugement & à la censure desquels je me soumettray toûjours très-volontiers.

Fin du premier Tome.





