

dnika, bo ták rozumiála, že firolacy fie, swietno ubrání nie zčiąench reku iwoich, doćiála umáriego, rychley to rozumiála o ogroe, śmietć u takowego rzadko, albo nigdy w pamięći. niku, dla rego iego ne pyra er. Kro ne firoi, kto rolkolznie ży, 72222222



1099

ensli reku twoich, do čiála umárlego, rychley to rozumiála o ogro-dniku, dla tego iego lig pytu &c. Kto úg litoi, kto rolkolznie ży; dnika, bo ták rozumiálá, ze firojacy fię, świetno:ubráni niezciąe, śmierć u takowegorzadko, albo nigdy w pamięći, 22222222

28.111, 22.





E

# BIBLIOTECA AD USO DE' CHERICI, E SACERDOTI. TOMO QUARTO.

## BIBLIOTECA ADUSO DE CHERICI. E SACERDOTI TOMO QUARIO

## BIBLIOTECA

AD USO

DE' CHERICI,

E SACERDOTI,

Pen conoscere, e praticare à doverà

TOMO QUARTO.



### IN VENEZIA.

M. DEC. LIV.

Presso Marchuino Piorro. Con Licenza de Superiori, e Privilegio.

## BIBLA OTECA AD DIO CHERICIA E SACERDOIL

All

L

blice

ed

Per conssicere se praticere i descrit

TOMO QUARTO.



IN VENEZIA.

M. DUC. LIV.

Paresto di Laceraria di Contra. Con Licera, di Seperimi, a l'Alegio.

All' Illustr. e Rev. Monsign.

## LORENZO DAPONTE VESCOVO DICENEDA.



distinta, che prosesfo a V.S.Ill. e R. mi obbliga a dare al mondo questo pub-

blico attestato della mia servitù, ed ossequio, con dedicare al VO; a 3 ST.RO

that is quale my lahned

STRO immortal Nome questo Tomo della Biblioteca de' Cherici, e Sacerdoti, cui vi siere degnato di accogliere sotto la VOSTRA Protezione. Ben mi è noto l'impegno che si addossa, chiunque l'opera sua offerisce a qualche ragguardevole Personaggio, di encomiar con laudi le di lui oneste, e chiare virtudi; ma so altresi che la VOSTRA Religiosa modestia me lo divieta e la fama già pubblica di VO-STRA Illustre Antica Famiglia me ne dispensa.

A VOI dunque presento l'Opera mia, la quale mi lufingo sia per incontrare il VOSTRO genio, perchè lavorata secondo il VOSTRO (pirito, mentre in essa trattasi delle Meditazioni, Lezioni, ed Esami, adattati allo stato Ecclesiastico, onde ognuno de' Cherici, e Sacerdoti abbia in

ella

0/

1e

Se!

62

Ci

0

di

il

ve

711

la

Pr

tui

Pe

toc

feff

de

re

20

A

ria

rito

bili

essa raccolto quanto può loro esfere necessario, per fare gli Esercizi spirituali, non solo nel tempo della Ordinazione ma eziandio per l'annuo ritiramento cotanto raccomandato da' Santi. Chi non sa da quali, e quante distrazioni non vada circondato il Ministro di Dio nel secolo vivente, a quali, e quante miserie non vada egli soggetto per la infermità, e debolezza della propria natura, cosicche quantunque egli chiamato sia alla Perfezione più sublime, contuttociò può ben'egli a ragione confessare, che più, e più volte cade anche il Giusto: laonde essere molto espediente, ed opportuno al gran bisogno il raccogliersi ogni anno nella folitudine per riandare nell'amarezza dello spirito l'anno già scorso, e per stabilire vieppiù la volontà ne' buonii, e santi propositi, e per sbarbicare dal selvaggio terreno di questa carne l'erbe cattive, che

Pa

ta

A

van pullulando.

Tali verità comprovate dalla sperienza, e dalla VOSTRA vigilanza più, e più volte suggerite al VOSTRO stimatissimo Clero, credo che saranno per incontrare il dolce genio di V. S. Illustr: e Rever: e l'approvazione comune, principalmente perchè compariscono avvalorate dal VOSTRO glorioso Nome ..

Parecchie cose di VOSTRA! ILLUSTRE Persona mi verrebbero qui in acconcio a poter dire, ma la fama già sparsa per ogni dove di VOSTRE lodevolissime azioni mi toglie il contento di poterle ridire. Perciò rassegnandomi umilmente al bacio della Sagra Veste, che si degnamente vi ricuopre, mi dò

l'ono-

l'onore d'immutabilmente con tutta la stima, ed ossequio protestarmi

tto, mente contro Principi, e baoni oficai , concedeno Locenza e discellos Parto Stangaror di Winexia, che poli elter nampa, coffervando sil ordini in ma-

Di V. S. 111. g R.

Addi 14. Marzo 1754.

Gio: Emo Proc. Rif.

( Alvife Mocenigo 4. Nav. Proc. Rif. Recilitate in Libro a Carre 40, al n. 181.

Data li s. Febbraro 1751 M.V.

The Good Gridana Zuccasa Sag.

Lacifrato nel Magifrato Eccellent degli

Umilifs. Dev. Obblig. Serv. Marcellino Piotto.

Efect contro la Bertemmia, DA.

-VA

### NOIRIFORMATORI

### DELLO STUDIO DI PADOVA.

501

tan

tua

ner

An

la 1

dut

nof

giol

ca.

il g

una

de'

far

me.

disc

fier fier

Dit

A Vendo veduto per la Fede di Revissone, ne, ed Approbazione del P. F. Paolo Tommaso Manuelli Inquistro General del Santo Officio di Venezia nel Libro intitolaro Biblioteca ad uso de? Cherici, e Saccerdosi M.S. Tomo Quarto, non v'esser cosa alcuna contro la Santa Fede Cattolica, e parimente per attestato del Segretario Nostro, niente contro Principi, e buoni costiumi, concedemo Licenza a Marcellino Piotto Stampator di Venezia, che possi esfer stampato, osservando gli ordini in materia di Stampe, e presentando le solite Copie alle Publiche Librarie di Venezia, e di Padova.

Data li s. Febbraro 1753. M.V.

(Gio: Emo Proc. Rif.

NOI

( Alvise Mocenigo 4. Kav. Proc. Rif.

Registrato in Libro a Carre 40. al n. 2810.

Gio: Girolamo Zuccato Seg.

Addi 8. Febbraro 1753. M. V.

Registrato nel Magistrato Eccellent. deglis Esec: contro la Bestemmia.

Alvise Legrenzi Segr.

AV-

### AVVERTIMENTO

### PRIMO

Sopra l'importanza degli Esercizi.

TON fi può certamente negare, quanto sia grande la importanza, e l'utilità del Ritiro Spirituale ne' santi Esercizi per mantenere, o per rimettere qualunque Anima, o Religiosa, o Secolare sulla strada della virtù. Se ne sono veduti, e se ne veggono ancora a di nostri frutti li più sensibili, e prodigiosi in certe anime, che si danno di vero cuore a questa santa prati-Ca.

Chi può mai esprimere quale sia il giovamento, che ne ritrae il Cristiano, il Religioso, qualor attenda una volta l' anno in certo numero de' giorni a questo sì prezioso esercizio? Egli è certo, che affine di starsene con il maggiore raccoglimento, si vieta ogni superfluità di discorso, ed ogni commerzio al di suori, s' interrompono gl' impieghi ordinari, e non si riserba altro pensiero, che d'occuparsi nel gran pensiero di Dio, di Anima, e di Eter-In ogni difficulta le addo . frin

In questo silenzio, e in questa intiera libertà da tutte le occupazio. ni umane, l'anima come restituita a sè medesima, può con maggior libertà innalzarsi a Dio, e si ritrova in uno stato di meditare le verità eterne con più attento riflesso, di parlare al suo Signore, e di ascoltar, e intendere la di lui voce. Richiama alla presenza del suo Creatore tutti i suoi anni, conosce innanzi a lui i suoi errori, ne scopre le cagioni, vi cerca i rimedi, e dopo aver piante le sue ingratitudini, e le sue tiepidezze passate, forma delle risoluzioni, e prende nuove regole per l'avvenire.

Iddio dal canto suo non le manca, imperocchè, quando col divino favore un'anima si è posta in istato di ascoltarlo, e di rispondergli, egli si fa intendere, e sentire ad essa colle sue più intime comunicazioni. I lumi, le ispirazioni, gli allettamenti, i gusti spirituali piovono nel di lei cuore. Nulla vi risparmia per farle riconoscere i suoi doveri, dolcemente le rimprovera le sue infedeltà, le somministra motivi del tutto nuovi di perfezione, le dà coraggio per eseguirli, ne suggerisce i mezzi, e coll'ardore onde la ravviya, ogni difficoltà le addolcifce.

Ella

E

ma

dere

litu

prin

il r

Ele

vat

ed

ride

lute

na :

gola

- N

COL

che

tuo

cun

be

2VV

1110

ceff

laor

din

Ope

nel

cen

ma cog

mo

I

pre

ti s

Ella è cosa rarissima, che un'anima assuesatta da molto tempo a godere i dolci frutti di questa cara solitudine, venga a degenerare dal suo primo spirito, e a perderlo, perchè il ritiro annuale in questi spirituali Esercizi è uno de' più forti preservativi per mantenerla nel servore, ed uno de' più infallibili rimedi per ridonarla alla primiera spirituale salute, se mai per avventura la umana fragilità vi cagioni qualche sre-

golamento.

e

n

r

e

Non oftante però i vantaggi di cotesto Ritiro, bisogna confessare, che diviene alle volte affai infruttuoso, e non se ne veggono in alcuni quegli effetti, che pur dovrebbe produrre . Ma ciò d' ordinario avviene, perchè non lo imprendiamo con tutta la preparazione necessaria della mente, e del cuore, laonde Iddio, secondo le regole ordinarie di sua provvidenza, non opera in noi, perchè non dispost i nell'intimo del nostro spirito; dicendoci la Santa Scrittura, che prima di andare alla orazione, ci raccogliamo in noi stessi, e prepariamo l'anima nostra.

Il punto più essenziale di cotesta preparazione, da cui dipendono tutti gli altri, è la retta intenzione,

e la vera volontà d'imparare a ben conoscere sè stesso, e di faticare con sincerità a rinovarsi secondo Dio, e ad acquistar la persezione. Il fine, e lo scopo degli Esercizi, non è di passare otto, o dieci giorni in ritiro, nè di fare trè, o quattro meditazioni al giorno, nè di aver bei lumi, e dolci consolazioni da Dio. Non basta legger molto, scriver molto, conferir molto, far confessione generale. Il fine è migliorarsi, distrugger il vizio, piantar le virtù, cosicchè s'abbia a dire ciò che Samuele disse a Saule: Insiliet in te Spiritus Domini, & mutaberis in virum alium. Senza questo fondamento si possono spendere otto, o dieci giorni di Esercizi, con alcuni sentimenti di pietà, che presto passano, e a nulla vagliono, ed uscirne tale, quale vi si è entrato.

Da questa prima necessaria dispofizione seguiranno tutte l'altre. Mossa l'anima da questo primo principio non tralascierà alcuna delle pratiche, nè lascierà alcuna delle regole, che sono assegnate. Allontanerà dalla mente tutti gli oggetti, che la potrebbero distrarre, darà ogni ora al suo esercizio, osserverà il silenzio, e abbandonata alla grazia non negherà a Dio qualsissa cosa, che da

Ma

eff.

sto

VII

att

non

De

COI

po

mi

riti

me

più

no

tific

la

ma

Vat

vad

ti r

fien

prat

alla

Vizi

fort

pro

20,

curc

poce

rifol

dira

do,

na

essa ricerchi, ad onta di qualunque ssorzo, che a lei costar dovesse per vincere la propria ripugnanza, ed attacco.

19

n

è

n

15

10

e

-

=

m

2

0

2,

e

12

9

Vegli in oltre sopra sè stessa per non lasciarsi sedurre dagl'inganni del Demonio, massime sopra le interne consolazioni. Non deve farne troppo conto di coteste sensibilità, e misurare con queste il frutto del suo ritiro. I più teneri affetti, i movimenti più forti sono poca cosa, se più non si avanza, e non si riducono alla pratica. Questa questa santifica, nè mai presso i Maestri della vita spirituale furono molto stimati i semplici sentimenti, per elevati, e divoti che sieno, quando non vadino accompagnati da sante, e forti risoluzioni. Risoluzioni, che non sieno vaganti, e indeterminate, ma pratiche, e particolari, che discendano alla applicazione di quel difetto, o vizio, cui si conosce di essere più sottoposto, e che per correggerlo si proponga il servirsi di quel tal mezzo, che si conosce essere e più sicuro, e più efficace. Gioverà non poco il metter in carta quanto si è risoluto e promesso a Dio, affine di rappresentarselo di quando in quan. do, e di opporselo come la condanna di nostre infedeltà, e recidive.

Con-

Conviene altresì preparare l'anima, ed armarsi di costanza contro le tentazioni maligne del nostro avversario. Alcuni negli Esercizi sono tentati di diffidenza, parendo loro, che non potranno mutare la loro vita; altri che dopo averla mutata, non la dureranno; chi è combattuto in questo tempo dalla malinconia. chi dalla accidia, chi da pensieri ancor cattivi, o d'affannose solecitudini de' negozi, quasi pentendosi di esfersi messo negli Esercizi. Per vostra consolazione notate ciò che avvenne a Gesù-Cristo, il quale non si sa che il Demonio l'abbia tentato altra volta, che nel diserto: ora se costui non la perdonò a Gesù, nemmeno la perdonerà a voi, che sete nella solitudine de' santi Esercizi. Coraggio dunque, e perseveranza; armatevi ben di fortezza contro tutti i tedi, angustie, immaginazioni, intoppi, non cercando nemmeno le consolazioni spirituali, ma tutto mettetevi nelle mani di Dio, con una totale confidenza in lui, e diffidenza di voi medesimo, e vedrete lo spirito del Signore operare in voi maraviglie, se tutto, e senza riserva vi darete a Dio in que. flo santo ritiro.

Cenfigliatevi in tutto col Padre

spi-

3 1

ra

er

vit

col

(

de

gra

le

il f

tità

flell

pen

atti

fola

nel

for

ti ii

fpar !

men

gli ]

o ch

Aq

dita

per

lor

il vo

re la

nel 1

che

peter

più s

spirituale, e svelategli sinceramente i movimenti dell'anima, alla maniera appunto, con cui nelle malattie, e nelle purghe corporali tutte le novità che accadono, si comunicano col Medico.

0

i

1.

n

10

2

e

..

-

.

12

),

e

e.

re

1

e.

re

Come la moltitudine delle vivande alle volte non nutrifce, ma aggrava lo stomaco, e la quantità delle legna non avviva, ma seppelisee il fuoco; così negli Esercizi la quantità de' libri, la moltitudine de' riflessi fa che l'intelletto sparga i suoi pensieri per molte verità, e non si attui neppure in una. Una verità sola ben penetrata farà più breccia nel cuore, che cento conosciute a fior d'acqua. I raggi del Sole uniti in un punto, accendono fuoco; sparsi quà, e là non accendono nemmeno l'esca: così tutti i pensieri degli Esercizi uniti in una sola verità, o che bel fuoco faranno nell'anima! A questo fine vi ho poste due Meditazioni, due Lezioni, due Esami per cadauna giornata, le quali qualor non fossero sufficienti a pascere il vostro spirito, potrete aggiungere la terza per ogni giorno posta nel fine: sopratutto vi raccomando, che se ancora più ne bramaste, ripetete quelle già fatte, le quali vieppiù s'imprimeranno nel vostro spirito, come appunto un sigillo quanto più si preme, tanto più s'impripar

det

e r

la

pra

CO

all

m

tai

co

Va

far

ter

glo

na

me, e si stampa nella cera.

Le verità eterne, per grandi che sieno, non muovono la volontà, senon quanto son conosciute, e quanto più si penetrano, muovono sempre più; perciò non bisogna negli Esercizi essere contento di una cognizione superfiziale, ma conviene possederle persettamente; quindi nella Meditazione, Lezione, ed Esame non occorre leggere così di passaggio, e alla ssuggita, ma gustare a sorso a sorso questa divina bevanda, e sar che passi in nutrimento dello

spirito.

Finalmente non lasciate passare per così dire momento di tempo cosi preziofo, ma impiegatelo, o in leggere qualche altro libro divoto, come di Vite de' Santi, qualche Ca. pitolo di Tommaso a Kempis, o in scrivere qualche buon sentimento, e proposito, o in dire orazioni vocali. In una parola procurate ancora voi a proporzione quella follecitudine, e diligenza, che usa il Sacerdote all' Altare, per non lasciar che si perda un menomo frammento dell'Ostia già confegrata, perchè in ogni atomo sensibile di quell'Ostia adorata si contiene Gesù Sagramentato. Una

ix

particella di tempo vale, secondo il detto de' Santi, quanto vale Iddio, e perchè? Perchè con una particella di tempo ben impiegato si com-

pra Dio.

Č

e

a

2

Conchiuderò con le parole di San Pier Grifologo: Abbiamo dato al corpo lo spazio di un anno, diamo all'anima alcuni pochi giorni: viviamo un po di tempo a Dio, noi che tanto ne abbiamo conceduto al secolo, alle faccende dimestiche, alla vanità, al piacere. Entriamo ne' fanti Esercizi con coraggio, con intenzione di approfittarsi, di dar gloria a Dio, e di assicurare l'eterna nostra salute.

### AVVERTIMENTO

### SECONDO

Per l'Orazione Mentale.

DOsta che sia l'anima nelle suddette disposizioni, Iddio dal canto suo non le manca: egli si fa intendere, e sentire ad essa la sua voce. Segregata l'anima dai tumulti del fecolo, e quieta nella solitudine con ogni facilità l'ascolta, e a quel suono, a quegli accenti affatto nuovi, e pellegrini sentesi scorrere d' intorno un sagro ribrezzo, e da tal celeste confolazione sopraffatta, già dimentica di sè stessa, e delle andate cose, altro pensiere non nutrisce che di piacere al suo diletto, di amarlo, e di servirlo. Ma perchè sarebbe per avventura efimero, e passeggero un tal'ardore, perciò è di mestieri che vada ruminando appoco appoco le verità, onde fradicata l'infetta radice del vizio, forga quella della virtù. Adottenere un tal fine non v'è cosa più atta, che i gran foggetti, de' quali si tratta nel tempo di questi Esercizi, e la connessione, che tra essi vi passa. Una

me-

me

ne

chi

Ar ci za

pe

da

a

li,

e

Se

fid

cir

pa.

cat

pu

ma

eff

cit

211

m

te

efe

meditazione conduce all' altra, e questa sostiene quella, che segue. Così dopo una matura considerazione del nostro ultimo fine, ch' è Iddio, e del nostro prossimo fine ch'è la fantificazione dell'anima no-Ara secondo lo stato, al quale Iddio ci ha chiamato, si comprendono senza difficoltà i danni infiniti, che il peccato ci cagiona, allontanandoci da codesti due termini. Si giugne a ravvisarlo come il sommo de' ma. li, perchè affalisce l'Essere supremo. e ci priva del nostro sommo Bene. Se ne concepifce orrore, o si consideri nella sua natura, o nelle sue circostanze, o ne' suoi effetti, comparisce equalmente com'è degno di odio.

Da questa considerazione del peccato natcono i sentimenti di compunzione, o di pentimento. L'anima nel rincrescimento che la cuoce, si umilia, si consonde, a Dio ricorre, e risolve di avvicinarsi ad esso con un pronto ritorno. Per eccitarsi vieppiù alla penitenza, aggiugne a potenti motivi, onde è già mossa, le idee spaventevoli della Morte, del Giudizio, dell' Inferno. L'esempio in fine del figliuolo Prodigo, ch'ella si mette innanzi agli occhi, sa ch'ella risolva, e in vederlo

sì benignamente accolto dal fuo Padre, ne deduce insieme una doppia lezione, e di quanto deve fare per ritrovar grazia, e favore appresso Dio, e di quanto può sperare da un Signore si buono, e dalla fua infinita misericordia. Questi però non sono che i primi passi, e sarebbe poco il ritornare a Dio, o sarebbe un ritornarvi con molta imperfezione, se non si avesse il disegno di darsi alla pratica delle virtù, e ditendere all'alto della perfezione, che Iddio domanda da noi. Ecco perchè si prende poi Gesù-Cristo per guida e per modello. Dopo di esser vissuto per lungo tempo fotto la schiavitù de' sensi, si va a mettersi sotto lo stendardo, e sotto l' imperio di questo Uomo Dio, perchè tutta la nostra fantità consiste nel seguirlo, nè siamo perfetti, fenon in quanto camminiamo fopra i fuoi passi . e portiamo la sua immagine, e la sua livrea.

L'Anima dunque in avvenire mette tutta la sua attenzione in contemplarlo, e nello studiare di ben conoscere le sue azioni. Dal momento di
sua Incarnazione lo segue ne' principali Misteri della sua vita nascosta, e laboriosa, e di sua vita tormentata, e gloriosa, e in ogni Mi-

ste-

fte

pr

la

Ur

il

l'a

m

di

ar

zic

car

gľ

la

ze

ogg

rò

fer:

tor

poi

trei

ade

in

raz

raz

cizi

Eler

una

mar

Xiii

sserio ritrova in che istruirsi, e sopra che sormarsi. Dall'uno impara la umiltà, dall'altro la povertà, da un altro la obbedienza, da quello il disprezzo del mondo, da questo l'amor del prossimo, e la carità, di modo che di virtù in virtù, come di grado in grado si avanza al puro amor di Dio, ch'è il compimento

di ogni nostra giustizia.

Non vi pensaste però che l'Orazione mentale sia dissicile a praticarsi, come sembra da principio agl'inesperti; perchè non è altro alla fine, che un'esercizio delle potenze interiori dell'anima, intorno agli oggetti rivelatici dalla Fede; e però se siamo soliti dalla mattina alla sera ad esercitare queste potenze intorno agli oggetti sensibili, perchè poi coll'ajuto della grazia, non potremo sollevarci un poco più a considerare le cose eterne?

Questa Orazione può distinguersi in cinque parti: la prima è Preparazione rimota; la seconda è Preparazione prossima; la terza è l'Esercizio dell'intelletto; la quarta è l' Esercizio della volontà; la quinta è una rissessimo, e un esame sopra la

maniera tenuta nell'orare.

La Preparazione rimota confiste. Primo in prevedere, e determinare i

xiv punti, che si hanno a meditare, Secondo in prevedere, e determinare il fine, al quale si vuol tirare la Meditazione, ed il frutto, che si pretende di conseguirne, ch' è l'emendare qualche mancamento, o l'acqui-Bare qualche virtù; giacchè chi medita, fa come chi si specchia in una fonte: non solo riconosce le sue mac. chie in esta, ma anche le lava. Terzo in addormentarfi col pensiero di queste cose così dispotte la sera, e ripigliarlo nello svegliarsi la notte, e la mattina, e massimamente innanzi che cominci l'orazione.

La Preparazione prossima, che pure si chiama Orazione preparatoria, consiste parimente in tre cose. 1. In un atto di viva sede della presenza di Dio, dentro, e suori di noi, in ogni luogo per la sua immensità. 2 In un'atto di prosondissima sommessione, adorandolo, e chiedendogia perdono de' peccati commessi contra di lui. 3. In un'atto di domanda dell'ajuto divino, per trattenersi riverentemente alla presenza del Signore, e per cavare dall' Orazione il

frutto pretelo.

Segue l'Esercizio dell' intelletto, il
quale prima considera il punto proposto a meditare, procurando di ponderare tutto quello, che può giova-

re

re

la

dic

ras

Ge

ma

ve

tra

111

fir

pie

la

tut

9.

ne

fin

lo:

na

fta

alt

PO

te

gu

0

ar

02

ta

10

CU

re a rimanere ben persuaso di quella verità; e adempiendo quel che dice il Signore: Scrutamini Scripturas. Joan. 5. 39. perchè altrimenti le Gemme non si trovano sopra terra, ma sotto, e in fondo. 2. Da questa verità ben penetrata, si cava un'altra verità pratica concernente il noftro profitto. 3. Si fa riflessione come uno s'è portato intorno ad essa fin a quel tempo. A cagione d'esempio, se voi pigliate a meditare quella terribile condizione della morte, che è il morire una volta sola: Statutum est hominibus semel mori. Hebra 9. 27. 1. procurerete di penetrar bene questa verità, sì perchè ce l'infinua la fede per mezzo dell'Apostolo: e sì perchè l'esperienza quotidiana ce la dimostra. Appresso da questa verità universale, ne caverete un' altra verità particolare in ordine a voi, e concluderete, che se la mor te è un passo così importante, dal quale dipende un' eternità di bene, o di male, e che se vi si erra, non ammerte correzione dell' errore, è una estrema pazzia il non procurare ogni maggior sicurezza, perchè un tal passo sia fatto bene. Finalmente rifletterete come vi fiete portato fini ora in questa parte, e se avete procurato questa sicurezza maggiore, o l'aven

la

fi

11-

11-

16-

na

ac.

er-

di

ri=

0

111-

ינוט

12 2

In

nza

in.

. 2

ref-

og ta

tra

tel-

ve-

no:

e il

0, 11

010:

on"

ova-

re

XVI

l' avete trascurata con una somma

imprudenza.

Dopo l'Esercizio dell' intelletto succede la volontà, la quale dalle con. siderazioni fatte, prima cava diversi affetti. 2. Fa buoni propositi, risolvendoß fortemente ad emendarsi . 3. Domanda al Signore grazia di metterli in esecuzione, ed aggiunge alla domanda le ossecrazioni, per chiedere con più fervore. Bisogna spiegare ciascuno di questi attidella volontà, per dichiararsi meglio.

Intorno agli affetti, sebbene dovran. no essere proporzionati alle verità conosciute, tuttavia quelli, che ricorrono più frequentemente, sono di confusione della mala vita passata; di dolore per il dispiacere recato al Signore; di ringraziamento della bontà, per cui ci ha tollerati; di timoze per quel che può avvenirci, se non ci emendiamo; e fomiglianti.

Intorno a' propositi conviene ofservare, che senz'essi la Meditazio. ne sarebbe più studio, che Medicazione; e sarebbe un intenerire ilferro nella fornace, e poi lasciare di batterlo, e di lavorarlo. Parimente în questi propositi convien osfervare, che non basta farli così in generale; come farebbe il dire: Mi voelio emendare de miei peccati; ma bi-

logna

fog tal bife fto che me et

usc no zio ver più

nec le re re dor mu più cor

ftra fug Bio tia fte Di do

nof

ten 51 0 1 mi

xvii

fogna dire: Mi voglio emendare del tal peccato in particolare. Anzi che non bisogna contentarsi nemmen di que-sto; ma discendere a stabilire qualche mezzo per tale emendazione, come sarebbe maggior tempo conceduto alla Lezione spirituale, maggior

uso di Penitenze, e simili.

Intorno poi alle domande, che sono la parte più essenziale dell' Orazione, è necessario raddoppiare la riverenza, mentre si tratta con Dio più immediatamente; e parimente è necessario aggiugnere alle petizioni, le offecrazioni, cioè a dire apportare i titoli, e le ragioni, per muovere il Signore a concederci quanto gli domandiamo; o per dir meglio, per muovere noi stessi a domandarlo con più fiducia. Queste ragioni si ridu. cono a tre capi: Il primo capo è la nostra miseria, i nostri peccati, la nostra debolezza, gli abiti perversi; le fuggestioni, e la rabbia del Demonio, che ci perseguita, perchè portiamo l'immagine del Signore. Queite miserie esporremo, parlando con Dio, come fa un Povero, moltrando le sue piaghe al Ricco, per ottener compaffione, e limofina; oppure figurandoci d'esser il Pubblicano, o il Lebroso, o il Cieco, o alero amile ricordato nell'Evangelio. ER

Il secondo capo è Gesù Cristo, domandando, come fa la Santa Chiefa nelle Litanie per la sua Incarnazione, per la sua Natività, ec. rappresentando i suoi digiuni, il freddo, la fame, la povertà, i dolori, le ignominie della sua Passione, i meriti della sua Vita, e della sua Morte; mentre tutto ci donò Cristo su la Croce, e di nuovo ci rafferma il dono nella Santa Messa. Per tanto convien servirsi di questo immenso Teforo, ed offerirlo alla Santissima Trinità, ora supplicando il Padre Eterno per l'amore del suo Figliuolo; ed ora rappresentando al Figliuolo il gran prezzo, che ha sborfato per comperarci, e l'uffizio, che ha intrapreso di nostro Redentore, di nostro Medico, di nostro Avvocato; ora supplicandone lo Spirito Santo per quell'amore, che porta a Gesù-Cristo, per le sue virtu, per la redenzione ec.

Il terzo capo è Dio, come Dio; chiedendo le grazie necessarie per amore della sua bontà. 2. Per la gloria del suo Santo nome. 3. Per la fedeltà delle sue divine promesse. 4. Per il desiderio, che ha del nostro bene. 5. Perchè comanda che noi ricorriamo a lui. 6. Per lodarlo ora, e in eterno, mescolando alle domande i ringraziamenti di quel che ci

ha

ha

Ci

qu

Zi

te

ne

CO,

ni

ni.

tit

in

all

aff

po

CU

gui

Pu

CO

no

qua

ch

fe dif

Ita

Cuc

te il

gio de ha conceduto altre volte, per accrefcere la nostra fiducia, e per disporci colla gratitudine de' doni passati,

a nuovi doni.

L'ultima parte è la riflessione, la quale è una ricerca, che si fa sopra tre cose, terminata che sia l' orazione. La prima sopra la maniera tenuta nel prepararsi alla Meditazione, e nel farla; la seconda sopra le cognizioni ricevute, e le rifoluzioni prese; la terza sopra le distrazioni, e aridità, che in essa si sono patite. E quanto alle distrazioni, che intervengono nel discorso, e quanto alle aridità, che intervengono negli affetti, convien vedere, se loro si è porta qualche occasione, colla trafcuratezza nel prepararfi, o colla languidezza nell'applicarsi ad orare; oppure antecedentemente all' Orazione colla libertà del conversare tra giorno, e del parlare di cose vane; con qualche affetto difordinato; con qualche sollecirudine eccessiva delle cofe temporali; giacchè, come il fumo discaccia l'Api dall'alveare, così questa sorte di difetti discaccia dal cuore i pensieri del Cielo, e le sante affezioni . Riconosciuto il male, il suo rimedio sarà toglierne le cagioni; ed oltre a ciò umiliarsi grandemente innanzi a Dio, confessando ch'è

ch'è giusto, che non piova la Manna fopra chi vuol saziarsi de i cibi grossolani di Egitto. Così pure se la desolazione posta credersi non provenire da nostra colpa, ma da prova del Signore, per assodare l' Anima nella virtù, pur sarà ben fatto umiliarsi, e rassegnarsi nel volere divino; osservando di non diminuire il tempo dell'Orazione, ma piuttosto d'accrescerlo per vincersi con maggior generosità. Per ultimo è anche d'avvertire il buon costume di notare brevemente i frutti dell'Orazione, cioè a dire qualche lume più vivo, e qualche proposito più importante; affinchè rileggendo poi le cose notate, giovino a porle in opera. Così l' Ortolano si serve con profitto in tempo di ficcità, dell'acqua raccolta in tempo di una pioggia abbondante.

La Lezione poi spirituale è sorella dell'Orazione, e come tale conviene che abbia luogo negli Esercizi. Ve ne porgerò la materia per ogni giormo: che se al Direttore paresse più opportuna per voi qualche altra Lezione, questa non vi serva d'impaccio. Intorno al modo di prevalersene, convien ricordare, che si cominci con invocare lo Spirito Santo, col Veni Creator: appresso, che si continui senza fretta, e senza curiosità;

e fin-

e f

gai

feti

fto

ca

int

lei

gli

re

æd

12

Ar

no

mi

pr

raz

ch

dif

pre

6

fi :

al

ti

eff

pr

to l'e

re

qu

(

e finalmente che si termini con pregare il Signore, che dia forza di effettuare ciò che s'è conosciuto.

Quanto agli Esami, che io in questo luogo propongo, sono una ricerca, e quasi una notomia dello stato interiore dell'anima, affine di svellerne gli abiti mali, e di piantarvi gli abiti buoni, come fu detto a Geremia: Ut evellas , & deftruas , & ædifices, & plantes. 1. 10. La maniera di prevalersi di questi Esami, di-Aribuiti ancor essi per ciascun giorno, farà fimile alla già detta. Si comincierà da un'atto di fede della presenza di Dio, da un'atto d'adorazione della Divina Maestà, e dal chiederle lume per conoscere i suoi difetti, e grazia per correggerli. Appresso, o sedendo, so passeggiando, fi scorreranno i capi dell' Esame, e si noteranno in mente, o in carta i mancamenti trovati; intorno a' quali, dopo averne chiesto perdono al Signore, si considereranno i motivi seguenti, affine di risolversi più efficacemente all' emendazione . Il primo motivo è ponderare quanto tornerebbe conto all' anima vostra l'emendarsi di quei mancamenti. Secondo, quanta confolazione vi recherebbe quest'emendazione . Terzo, quanto siate obbligato ad emendar-

e

XXII

vi, per la professione di Crissiano, e di Ecclesiastico. Quarto, quanto avreste caro d'esservi emendato, se aveste ora a morire. Quinto, quanta consussone avrete davanti il Tribunale di Dio, se seguitate a vivere in una tal foggia. Sesto, quanto merito, e quanto premio in Paradiso vi aspetta, se vi vincete. Settimo, quanto gusto darete al Signore con vincervi. Ottavo, quanta ingratitudine sarà non farlo, dopo tanti benefizi, e dopo tanto amore del Signore verso di voi. Con questi motivi ecciterete gli affetti, formerete i propositi, e domanderete sorza per effettuarli, come si è detto di sopra nell'Esercizio della volontà.

Per simil modo questi Esami vi potranno servire sì per la Confessione generale, che si suol fare negli Esercizi; e sì per dar conto dell'anima vostra al Padre Spirituale; purchè non ricopiate tutto, come sta qui notato per recitarlo, ma vi prevalghiate del lume, che vi si porge a conoscere meglio voi stesso con

2 os 19Th Paralle Banks Hose

questa industria.

VIV

ip

pro

var 2

cat

COI

rec

to

to

to

ne

pre

# AVVERTIMENTO

0

0

# TERZO

Per il tempo degli Esercizi.

as fopie la Orazione gia incasifica Gomineiare la Lezie e cele in-

r. Dopo di esser andato a letto prima di addormentarvi, per breve spazio rimettetevi in memoria i punti della Meditazione sutura, e proponete di essere diligente in le-

varvi all'ora stabilita.

2. Subito che vi risvegliate, applicatevi a ripensare su la stessa materia, e per eccitar in voi maggior consusione, siguratevi di esser un reo incatenato, e convinto condotto al Tribunale per essere giudicato: ovvero un Lebbroso carico tutto di piaghe, e con questi, o altri simili pensieri andatevi vessendo.

3. Prima di cominciar la Orazione stando così in piedi, rammentatevi per breve tempo, che Iddio è presente, e che attende a ciò che siete per sare; e però inchinatevi XXIV

con profondissima riverenza, eadoratelo.

4. Nel tempo della Meditazione trattenetevi o in piedi, o in ginocchio, o a sedere, o prostrato a terra, se avete la libertà di non essere offervato, eleggendo quel fito, ch' è più confacevole ad eccitar la divozione.

s. Finita la Orazione, sedendo, o passeggiando sate un po di rislessio. ne sopra la Orazione già fatta.

6. Cominciate la Lezione con invocare lo Spirito Santo col Veni Creator Spiritus, continuandola senza fretta, e senza curiosità, terminan: dola con pregare il Signore, che vi dia forza di effettuare le verità conoscite.

7. L'esame il cominciarete da un atto di fede della presenza di Dio, da un atto di adorazione della Divina Maestà, e dal chieder lume per conoscere i vostri difetti, e grazia per correggerli, notando in fine sopra una carta i mancamenti trovati, chiedendone poscia perdono al Signore, e proponendo l'emenda.

8. Fuggite studiosamente i pensieri, che vi eccitano all' allegrezza, ancorchè buoni, cercando quelli, che vi dispongono alla compunzione. esident 6199 9- ?

del

nen

fine

nor

rife

10

ftu

ta

fpir

gua

12

ne !

non

den

ezia

dell

che

glio

forta

riofo

med

no

che

ver

qual

del

tem:

I

14

I

I

9. Per il medefimo fine privatevi della luce più viva, e chiara, tenendo mentre fiete in camera, le finestre socchiuse, almeno quando non avete a leggere.

rifo, e dall' udir, o dir parole, che

lo possono provocare.

ri. Custodite gli occhi con molto studio, tenendoli bassi, quanto porta il bisogno, per non dissipare lo spirito con la soverchia libertà nel

guardare.

0=

ne

C-

10

9

i-

0

7-

Z.a

a

/i

11

9

ľ

a

-

12. Aggiugnete all'altre opere buone l'esercizio di qualche penitenza non solo interiore, pentendovi grandemente de' peccati commessi, ma eziandio esteriore, ch'è un frutto dell'interiore, gastigandovi con qualche opera penale secondo il consiglio del Padre Spirituale.

13. Mentre vi esercitate in una forta di meditazione, non siate curioso di sapere quello che avrete a meditare nella seguente, e nel giorno d'oggi non vogliate rinvenire ciò

che dovete fare domani.

14. Procurate di afficurarvi di aver dato alla Meditazione piuttosto qualche poco di più, che di meno del tempo prescrittovi, massime nel tempo di qualche desolazione.

15. Distribuite l'ore del tempo,

dando il suo alla Meditazione, alla Lezione, all'Esame, alla recita dell' Uffizio, alla celebrazion della Messa, al passeggio, all' altre sunzioni tutte; cosicchè abbiate tutte l' ore distribuite a qualche particolar azione.

its Cuffodize eli cachi con molto

spirito con la feverella liberta nel guardare sol 12. Agginence all'altre opere luo.



BI-

alla

min

# BIBLIOTECA

ADUSO

# DE' CHERICI, ESACERDOTI.

Modo per mettersi alla presenza di Dio prima della Meditazione.



Redo con viva fede, o mio Dio, che fiate qui presente a me. Vi adoro come mio supremo Signore, e Creatore, e vi supplico con tutto il cuore ad affistermi in questa Meditazione, onde io ne cavi quel frut

to, che voi vedete essermi più necessario alla salute, e profitto dell'anima mia.

Spiritus Sancti gratia illuminet sensus, & corda nostra.

Maria Mater Sapientia, doce, illumina,

Angele Dei, qui cusos es mei, me illumsna, custodi, rege, & guberna. Amen.

# MEDITAZIONE

# Per il giorno precedente al Ritiro.

Io la condurrò nella solitudine, ed ivi le parlerò al cuore.

I.

Onfidera Anima mia, che Iddio ti chiama a questo fanto Ritiro, egli te ne ha ispirato il disegno; e la risoluzione presa di allontanarti per qualche tempo da ogni disturbo mondano, e di startene in solitudine, non potè effere senon un effetto della sua grazia. Devi dunque seguirne l'impulso, e farne tutto quell'uso, che Iddio vuole da te, cioè la tua santificazione.

Questa è una grazia di predilezione, ch' egli ha per te, mercecchè Iddio a tutti non la concede. Quanti, e quanti tuoi Confratelli vivono spensierati del loro stato Religioso, immersi nelle faccende, e cure del secolo, senza nutrir mai un saggio pensiero di raccogliersi in sè stessi: il che pure sarebbe il sommo rimedio a' loro mali, e sorse l'unico mezzo di lor salute? Iddio mi usa una si particolar misericordia, con qual' attenzione, e diligenza devo io tener conto di grazia tanto preziosa!

Chi mi afficura, che questo non sia di mia vita l'ultimo Ritiro, cui sono per dar principio? Se io sapessi che tale sosse, qual zelo, qual servore non usarei? Quanti ne ho io satti d'inutili, e che non hanno prodotto in me alcun cambiamento? Ma bi-

10-

gl l'

da

co Ri

fti

Si

re,

no

di

te

che

det

mo

col

pol

Di

Lu

to

ter

pai

gn

alit

val

nor del

ciol

le r

mie

mic

de' Cherici, e Sacerdoti.

fogna che questo ripari ai difetti di tutti gli altri, e nell'anima mia conduca a fine l'opera di Dio. In somma Iddio stesso mi vi conduce, e in esso vuol servirmi di guida. Gesù-Cristo il Santo de' Santi su condutto dallo Spirito di Dio nel diservo, ecco il modello, che debbo propormi nermio Ritiro; quindi conviene non farlo per costume, ma entrarvi mosso dallo Spirito del Signore, e da questo lasciarmi condurre.

#### II.

ne

la lo-

to

13

lio

h'

011

a-

0-

ie-

116

ml

al'

on-

di

lar

ual

ne

10"

bi-

Onfidera, che Iddio, il quale vuole I fantificarmi, alla solitudine interiore mi chiama, quale vada unita alla esteriore, perchè l'una senza l'altra nulla di buono può produrre. Debbo perciò nel corfo di questi santi giorni separarmi assolutamente colla mente, e col cuore da tutto ciò, che potrebbe distrarmi dal mio Signore Dio; debbo portarmi in maniera, come se nel mondo meco non avessi altri che Dio, cosicche mi occupi unicamente in esso, e possa dire colla Sposa de' Cantici: Il mio Diletto è mio, ed io sono del mio Diletto. Lungi da me ogni altro pensiero, per quanto buono comparir mi potesse, perchè mi terrebbe diviso dall'unico mio Bene.

Iddio vuol' effer meco folo, perchè vuole parlarmi al cuore, e per confeguenza bifogna che il mio cuore fia vacuo, e niente abbia iu sè fteffo del mendo, non folo del vafto mondo, ch'è fuor di me, e con cui non ho quafi relazione alcuna, a cagione dello ftato in cui mi truovo; ma del picciolo mondo, che mi circonda, che fono le mie passioni, le mie inquietudini, le mie curiostà, i miei attacchi. Sinchè il mio cuore andrà ripieno di cotesto piccio-

A 2 lo

Biblioteca ad ufo

Io mondo, Iddio non mi parlerà, nè io farò

disposto ad ascoltarlo.

Guai a me , se alcuna parte di questo mondo portaffi perfino dentro il Santuario della solitudine, cioè s'entrassi nel Ritiro con una mente distratta, o con un cuore senza mortificazione. Per entrarvi a questa guisa basta un vano desiderio, un disgusto, un'avversione, una gelosia segreta, un'amicizia troppo umana. Guai a me, se con questo mi rendessi incapace delle comunicazioni, e collogui, che debbo avere col mio Signore. Egli è certo, che non vi ritrovarei Dio, perchè Iddio non mi ritrovarebbe nel perfetto raccoglimento, in cui dev'essere un'Anima, che seco lui brama conversare. Giacchè dunque ei si dispone a parlarmi, e a parlarmi al cuore, mi porrò in istato di potergli dire o con Davidde: Io ascolterò quanto il Sienore mi dirà. quanto egli m'ispirerà, e mi farà conoscere: o con Samuele: Parlate Signore, perchè l'Anima mix è attenta ad ascoltarvi. Eccomi pronto a raccogliere, e conservare nel mio cuore tutte le parole, cui la vo-Ara divina volontà mi farà intendere.

#### III.

Onfidera, che il fine di questo Ritiro non dev'essere il godere il riposo della solitudine: questo è un dolce, e santo riposo, ma ciò non basta. Mi è permesso il dire col Santo Proseta: Chi mi somministrerà ali simili a quelle di Colomba, affinchè prenda il volo, e vada a riposarmi nel seno di Die? Ma a questo solo non è permesso il ristringere le mie intenzioni, e i miei desideri. Il fine del mio Ritiro non dev'essere l'impiegare maggior tempo nelle

ora-

01

no

F

de

m

i

di

fue

ful

TIH

ne

tur

ce.

che

fere

tiro

che

circ

tà de l

ftra

che

mez

dive

non

de' Cherici, e Sacerdoti.

orazioni, l'attendere a più lezioni, a maggiori austerità. Tutti sono mezzi eccellenti, de quali posso, e debbo servirmi; ma non è questo il fine, cui debbo propormi. Fu sovente mio errore consondere i mezzi col sine, e l'immaginarmi di aver fatto un buon Ritiro, perchè aveva soddissatto sedelmente a cotesti esteriori esercizi.

Il fine del mio Ritiro dev'effere riformar la mia vita, ben conoscere me stesso, i difegni di Dio sopra di me, scoprire bene una volta il fondo di mie disposizioni, di mie imperfezioni, delle mie prave confuetudini, regolare tutta la mia condotta, tutte le mie azioni, tutti i miei doveri, e rinnovarmi nello spirito di mia vocazione, in una parola divenire una nuova creatura in Gesu-Cristo, imperocchè si tratta di convertirmi, e non di discorrere, nè di contemplare. Affinchè però fia più efficace, conviene che fia determinato a qualche cosa più particolare, e tocca a me l' esaminare innanzi a Dio, qual debba esfere per me il fine particolare del mio Ritiro, e quale sia il disordine maggiore, e predominante, cui debbo correggere, a cagione di esempio il riformarmi circa qualche dovere più essenziale del mio stato circa quello riguarda la carità, la umiltà, la pazienza, la mortificazione, e così del rimanente.

Illuminatemi, mio Dio, nella elezione, che debbo fare di questo fine, e sommini stratemi tutti i soccorsi necessari, perchè giugner vi possa. Non permettete, mio Dio che il Ritiro, qual' è stato per tanti un mezzo per convertirsi, per migliorarsi, divenga per me soggetto di condanna per non riportarne alcun frutto. Terminate l'opera vostra, che avete-cominciata, e pre-

0

11-

2-

el

D

Biblioteca ad uso

parate con la vostra grazia questo cuore, che vuol'esservi sommesso, e che non si ritira in questo giorno dal commerzio delle Creature, senon per meglio ricevere le impressioni della vostra grazia, e del vostro spirito.

### 

## LEZIONE.

Quanto importi il salvarsi.

Glacchè col favore di Dio siete seque-firato dallo strepito, e cure del mondo, ed altro fine non avete che la voltra fantificazione, nè altra premura che di metter in sicuro la vostra eterna salute. riflettere un poco, come la maggior grazia. che Iddio possa farvi, è la satute eterna. Se Iddio vi desse a vedere tutti i Tesori. della sua onnipotenza e vi dicesse, Vedi :-Qui vi sono Onori, qui Ricchezze, qui Bellezze, qui Sapere, qui v'è il Paradifo, che tu puoi bramare su questa terra, chiedi pure ciò che vuoi, e ti farà conceduto: che mai vi giovarebbe tutta la scienza del mondo, tutti gli onori, e ricchezze di questa terra, se poi vi aveste a perdere? Tanto sapere, si gran onore, si sterminata dovizia nulla vi giovarebbe, e farette più infelice del più rozzo e povero Contadino, che nella lua ignoranza e miseria fi salvas. se. Chi non sa salvarsi, quantunque sia il maggior Letterato del mondo, il Signore più poffente, più ricco della terra, è il massimo di tutti gl'ignoranti, il più meschino fra tutti i poveri.

Che se la grazia della salute è maggiore

di

di

al

ti

ML

qu

PI

al

fte

a

gr

da

11

ra

ftr

fi

6

D

lo

gi

Ita

Gu

qu

div

AI

de' Cherici, e Sacerdoti. di tutti li doni naturali, ella è ancora maggiore di tutte le grazie anche soprannaturali. Che gran favore, se foste nato al tempo di Cristo, e da lui foste stato eletto per suo Apostolo con la grazia delle Lingue, della Profezia, e de' Miracoli? Tutto questo su in Giuda, e nullaostante Giuda può dirsi misero e sgraziato, perchè si dannò. Ponete pure affieme tutte le grazie straordinarie soprannaturali, fatte da Dio a' suoi più cari : Rivelazioni, Visioni, Estasi, Profezie, Miracoli; se tutto questo, e più ancora non va congiunto con la falvazione dell' Anima, tutto è un nulla, perchè non v'ha paragone tra tutte queste cose, e il salvarsi. Questa è quell' una, ed unica cosa, che domandava il Profeta al suo Dio, di poter un giorno abitare eternamente nella fua cafa: e questo è ciò, che a voi dev'essere sommamente a cuore, il falvarvi.

Avvertite però, che questa particolar grazia della vostra salute dipende sovente da cose piccolissime. Vedetelo col fatto. Il B. Rainero Pifano sta suonando la Cetera: passa un Uomo di gran virtù per la strada, ed egli getta la Cetera, e gli tiene dietro; al fentirlo discorrere di Dio, tutto si muove, muta vita, si dà alla perfezione, e diviene un gran Santo. Il B. Confalvo Domenicano, mentre giovane sta a cavallo, ad un falto irregolare di questo, cade giù, si sporca di fango, ridono i circostanti, e gli cade in mente questo pensiero: Guarda come ti tratta il Mondo! Afferra questo pensiere, abbandona il mondo, e divien Santo. Il Vangelo udito da S. Antonio, un libro letto a caso da S. Ignazio, una predica udita per accidente da S. Niccolò da Tolentino, fix il principio della

a

A 4 lor

lor conversione. Tutto quest'ordine di cose, che rispetto a noi sembrano fatte a caso, rispetto a Dio sono ordinate con una serie concatenata per la nostra eterna salute. Ora fingete, che nè S. Niccolò, nè S. Antonio avessero ascoltato attentamente la predica, il Vangelo, nè S. Ignazio avesse setto con applicazione il libro, sorse sorse si farebbero perduti, e senon altro, quanto gran bene si avrebbe lasciato di fare!

Che se bramate intendere, perchè da così poco, e da pochissimo possa dipendere il maggiore de' nostri beni, e perchè il Signore leghi talvolta una cofa così importante a cose si picciole, intendete bene il gran perchè. Perchè non ne abbiate mai a sprezzar veruna per picciola che sia. Dunque per voi quel lume, che in questi Esercizj Iddio vi manda, può essere quell' amica Stella, che vi guidi al porto di una beata eternità. Quale pertanto non dev' effere la sollecitudine, attenzione, e servore per farli bene, e quanto attento non dovete starvene per udire la divina voce, e prontamente eseguirla, se da questa chiamata può dipendere il negozio importantissimo di vostra eterna salute?

Nè vi lufingasse falsamente il Demonio su questo punto col darvi ad intendere di vivere con qualche timor di Dio, con divozione, e pietà, e però non essere per voi necessaria tanta premura, nè tanto timore. Pensate un poco quanti di gran lunga migliori di voi, Angeli di costumi, dopo essere vissuti qualche tempo servorosi nel divino servizio, hanno cominciato appoco appoco a rassreddarsi, ed alla sine si sono perduti. S. Agostino ci attesta di avver veduto prevaricare Uomini, della di

cui

di

fi g

par

mil

nel

ni

tic

ifp

roc

1.6

lo

che

to I

pro

app

legg

nell tà,

Volt E qu

lafci

pide

rebl

ev

le i

falu

.pen

te i

nege

imp

Pol

vet na de' Cherici, e Sacerdoti.

cui caduta tanto avrebbe dubitato, quanto di un Ambrosio, di un Girolamo. Intendete bene questa verità. Chi sta in piedi, si guardi, e vegga bene di non cadere, perchè le tentazioni, i pericoli, la nostra miseria è sempre pronta. Non dovete contentarvi di una vita mediocre, ma crescere nel fervore, ristampar nella mente i buoni principi, ricorrere a Dio in certe particolari occasioni, abracciare i lumi, le ispirazioni, che da Dio ci vengono; imperocchè da me che cosa posso io fare, senon peccari? E se Iddio in pena del mio vivere tiepido, e rilaffato, mi lascia solo, solo nella comune provvidenza, fenza qualche spezial favore della sua grazia, quanto presto e facilmente non posso dar giù? E questo spezial favore come potete voi promettervelo, sperarlo da Dio, quando vi applicate con negligenza e poco fervore in questi esercizi? In questo punto, che tu vai leggendo queste carte, molti penano laggiù nell' inferno, e peneranno per una eternità, i quali se avessero fatto bene una sol volta questi Esercizi, forse non vi sarebbero. E quanti sono in Paradiso, i quali se avessero lasciati questi Esercizi, oppure fatti con tiepidezza, forse non sarebbero lassù, o non sarebbero certamente in posto sì alto di gloria!

Sicchè dunque Iddio vi fa questa grazia, e vi dà questo tempo. Ecco il tempo delle misericordie, ecco i giorni della vera falate. Accettateli di buon cuore in ricompensa almeno di tanto tempo, o malamente impiegato, o inutilmente perduto. Il negozio, che ora venite a trattare, egli è importantissimo, unico, e solo, questo è la vostra eterna salute, per questo voi vi dovete assaire, a questo con tutta la lena attendere, e se i vostri nemici interni,

o esterni vi movessero aspra guerra, combattete pur virilmente, non vi stancate, e dite pur francamente: Si Deus pro nobis, quis contra nos?

# 

## ESAME

Sopra il Ritiro Spirituale.

Sservate di grazia l'esempio, che vene porge Gesù, il quale ispira dopo la sua Ascensione a suoi Discepoli di ritirarsi nel Cenacolo. Egli li tiene per lo spazio di dieci giorni rinchinsi, in questo santo luogo, separati da sutto is commercio cogli Uomini, applicati unicamente alla Orazione, e agli Esercizi di pietà con la sua Santa Madre, per prepararli a ricevere lo Spirito santo. Ammirate in primo luogo questa condotta, ella insegna chiaramente i vantaggi del Ritiro, e ciò che sar dovete per disporvi a ricevere da Dio le sue grazie, e i suoi savori.

Secondariamente esaminate in qual maniera vi siete portato rispetto al Ritiro Spirituale. Ne avete avuto tutto l'amore, etutta la stima, che ricerca un sì santo esercizio, qual'è si utile per la persezione, esì vantaggioso per l'eterna salute?

Siete stato voi sedele nel prendere almeno otto, o dieci giorni ogni anno per farlo, come lo consigliano i più illuminati nella vita spirituale, e come lo praticano

que'

de

te

Vi fa

rii

di

no

fe

de

D D

V

ta

 $f_0$ 

V.

A

de' Cherici, e Sacerdoti.
que' Religiofi tutti, che hanno un vero desiderio di santificarsi?

Vi fiete mai esentato qualche anno per pura pigrizia, o per tiepidezza, sotto pretesto dello studio, di affari, o di qualche leggiero incomodo, pensando per avventura di poter impiegare in qualche altro affare il tempo più utilmente, quasi vi fosse al mondo qualche altra cosa, che vi dovesse essere più a cuore della vostra eterna.

falute?

Quando avete rifoluto d' imprendere un tale efercizio, l'avete fatto foi fe per qualche umano rifpetto, volendo far piacere a taluno; per ipocrifia, bramando di comparire più divoro di quel che fiete; per intereffe, credendo che questo potrebbe fer-

vire alle vostre idee?

**a**--

]-}-

2.

0

e

e.

1-

1-

e

1

C.

10

Prima di entrarvi, avete avuta premura di lasciar tutti li pensieri della patria, della famiglia, degli studi, degli affari, per non riprenderli che al vostro ritorno?

Vi fiete entraro con un defiderio fincero e ardente di convertirvi, di correggervi, di raffodarvi nel bene, di rinovarvi nel

fervore, di devenire perfetto?

Nel tempo che stato vi siete, la regola del Ritiro su l'unico vostro pensiero; oppure l'avete trasgredita a piacere, qualor

L'occasione vi si presentava?

Vi fu a cuore lo fcoprir chiaramente il vostro interno al Direttore, di seguire esattamente li suoi avvisi, e consigli, di nulla intraprendere per buono, e fanto che sosse di raccomandari di tempo in tempo alla Santa Vergine, al vostro Angelo Custode, ai Santi vostri Avvocati?

Mio Dio, quando confidero le grandi

utilità, che si traggono da questo santo Ritiro, e che questo è il tempo, in cui voi vi comunicate con maggior amore, e profusione, quanto mai mi confondo di esfere stato sino al presente così infedele a questo santo Esercizio! Vi prometto di buon cuore, o mio Dio, di cominciar questa volta con tutto il possibile servore del mio spirito, e di mostrarmi servo vostro fedele, cui non abbiate a rinfacciare la terribile sentenza di estrema condanna. Loquere Domine, quia audit servus tuus.



GIOR.

fra Turfine ed Nue, Turifine ed Nue, Turifine ed moi por Turifi fire fue

# GIORNO PRIMO.

## MEDITAZIONE PRIMA

PER LA MATTINA.

Del Fine dell' Uomo .

1.

Onfidera Anima mia, perchè Iddio ti ha creato? Per conoscerlo, per amarlo, per glorificarlo in questa vita, e per possederlo eternamente nell'altra. Eccorutto il mio sine. Nò non sei qui venuto per istabilirti una fortuna temporale, per acquistarti riputazione e stima, per vivere fra le delizie, e piaceri di questa terra. Tutto questo non è, nè può esfere il tuo sine, ma solo cercar Dio, servire a Dio, ed eseguire la di lui suprema vosontà.

Ma per meglio concepire questo tuo sine, ristetti Anima mia donde sei venuta. Tu vieni dal nulla. Cinquanta, cento, mille e più anni sa v'era questo mondo, questa casa, questa città senza di te, ne alcuno pensava a te, e siccome una formica più, o meno poco importa, che sia al mondo, così la tua vita poco, o nulla importava al mondo. Povero siglio del nulla, guarda, che capitale hai tu del tuo! Se tu sosti stato un granello di polvere, saressi stato almen qualche cosa, ma nemmen questo poco hai avuto del tuo.

Tutto fu opera dell' infinita divina potenza, la quale dall' inefausto erario delle Creature possibili cavò l' anima tua, la14. Biblioteca ad ufo

sciando nel suo nulla infinite altre, preeleggendori senza alcun suo merito ad esserpreeletto, senza che neppur dimandassi, nè domandar potessi la vita. Nè questa vita ti su conceduta una sol volta, ma per tanti momenti, ore, giorni, ed anni ti su ella conservata, acciocchè non avessi a ridur-

ti al primiero tuo nulla.

Quanto stretta dunque è la obbligazione mia di servire a Dio mio unico principio. Ella è essenziale immedesimata colla mia vita, cosicchè per nessun itolo, o ragione posso dispensami dall'obbligo di servire a Dio solo. Servire alle mie passioni nò: Servire al mondo nò: Servire al Demonio nò: perchè niun di questi mi diede l'esser, e neppure me lo conserva: dunque servire a Dio solo mio unico legittimo Padrone, mio Creatore, mio Principio ma dov'è la servirà, dov'è la obbedienza?

Recogitabo tibi annos meos in amaritudine anima mea. Quanti anni sono vissuro. come se non conoscessi questo mio ultimo principio, mercecchè effendo creato per Dio, con abuso enorme di mia ragione, non vissi che per me stesso, non pensai che a me stesso, non mi occupai che per me stesso, in somma considerai me stesso, come se avessi dato l'effere a me medesimo... Tale è dunque l'orribile cecità, in cui palfai la miglior parte della mia vita. Ah che se avessi ben conosciuto il mio Creatore, e innanzi agli occhi aveffi avuto sì gran benefizio, la mia vita tutta farebbe stara santa. Da una tale dimenticanza eb-Bero origine i miei errori, i miei disordini. le mie tiepidezze. Questa fu la cagione di mia rovina.

V.E

fe

ti

la

86

fu

m

10

nei

Men

I

pe

e ;

tin

fo.

ai

ar

F

Wi

ti

28

CO

cer

il

mi to

#### II.

ě

e

a

i

9

1-

-

o

e

e

0-

h

a-

sì

e

ja.

Onfidera Anima mia dove vai . Tur dopo effer partita dalle mani di Diotuo unico principio , vai incamminandotiverfo il tuo ultimo fine, ch' è Iddio . Forfe ti creò egli per suo capriccio, per suo trattenimento, e senz' alcun fine? Ascolta la Divina Scrittura : Creavit Dominusomnes gentes in laudem, & nomen, & gloriam suam. Egli non ti creò per te, ma per sè medesimo. Intese di avere un figliuolo, che l'obbedisca, e lo ami, un servo che lo tema, e lo servi. Intendi? Ad hunc sinem, ut Dominum Deum suum laudet, ac revereatur.

Or bene, come l'hai tu fervito? Come l'hai tu obbedito? Come l'hai tu amato? I tuoi passi, la tua condotta può dimostrar che vai al tuo ultimo sine? A quel sine per cui sosti creato, per cui devi vivere, e a cui devono effere indirizzari tutti li

tuoi penfieri, parole, ed opere?

Qual confusione è la mia a questo passo, mentre non solo come sigliuolo manicai ai doveri indispensabili di obbedirio, di amarlo, ma eziandio a quelli di servo ! Fui uno sgraziato sigliuolo, il quale per vivere a seconda de' miei strenati appetiti, in poco tempo dilapidai tutte le sostate datemi da questo amorosissimo Genitore. Fui un temerario servo, il quale non contento di vivere oziosamente, non sacendo il servizio del Padrone, giunsi a si estrema sollia, d'ingiuriare, e strapazzare il mio Padrone. Da qual grave rossore non mi sento coprire la faccia, se nulla hosarto su questa terra per amare e service il

Biblioteca ad uso

mio Padre, il mio Padrone, Signore di tanto merito, e Padre di tanta bontà. Le

di,

Jeci,

grai

do.

ama

cre

10,

mai

ne,

fte

dov

que

Pag

fatt

anii

ama

mi,

Vi (

ti a

tua

for

Vie

ten

ino

alir

fenz

Puj

lapi

ne o

Die

1

Quante volte non rivolfi in offesa di lui queste potenze, e questi sensi, co' quali era tenuto a servirlo! Mi sento tutto commuovere per l'orrore, e vorrei seppellirmi vivo, perchè non sia veduto al mondo un Mostro di tanta abbominazione . Aimè ! Io me l'ho presa contra Dio? Strapazzai il mio Sovrano, offesi il mio Creatore, e qual pecora stolta errai dal mio ultimo fine : Erravi sicut ovis , que periit . E che farò pertanto? Quære servum tuum. Cercate mio Dio questo vostro prodigo Figliuolo, che a voi umiliato, e piagnente ritorna, cercate questo vostro misero servo, che a voi pentito de' falli suoi vi protesta di volervi amare, obbedire, e servire. Voi siete il mio Signore, il mio Dio: Dominus meus, & Deus meus.

#### III.

Onfidera Anima mia, che avendoti Iddio creato per questo unico fine, egli ti ha depositato in questo Mondo, cosicchè non sei quì come in patria, nè come in termine, ma in istrada, in deposito, in pruova. Offerva però, come egli ti abbia trattato in quelto mondo. Al primo metter piè, che facesti su questa terra, egli comandò a tutte le Creature, che ti servano come a loro Monarca. Al Sole che ti riconduca il giorno, e le stagioni. Alle Stelle, e Pianeti, che veglino sopra di te la norte. Ai Cieli, che diffondano sopra di te gl'influssi. Alla Terra, che ti sostenti col grano, con l'erbe, e con le frutta. Agli Animali, ai Pesci, che ti contribuiscano le loro lane, le carni stesse in cibo.

de' Cherici, e Sacerdoti. Le Creature tutte le pose sotto a' tuoi piedi, e te ne diede il dominio : Omnia sub-

jecisti sub pedibus eius.

Or a che fine Iddio fece tante creature tuo comando e servigio? Ascolta il grande arcano, che a te discopre il mondo. Vedi, o Uomo, in qual maniera ti ha amato, chi creò per tuo servizio noi sue creature. Ti serviamo, perchè siamo state create per te, acciocchè tu serva a quello, che e te e noi ha creati. Ecco il fine della grand' opera del mondo, acciocchè allettato da tanti benefizi ti risolvi di a. marlo.

Tutte queste creature non sono tuo fine, nè tu sei creato per goderle. Se queste fossero il tuo fine, ottenuto che l' hai dovresti esfere contento ; ma qual' è mai quella creatura, che perfettamente ti appaghi ? Niuna ; e perchè? Perchè non fei fatto per loro; e se le creature non sono fine, dunque fono mezzi, ale, scale per animarti, ed ajutarti a salire lassi con

amare e servire il tuo Dio.

0

e

A te rivolgiti adesso Anima mia, e dimmi, come ti sei tu servita, e come ti servi di tante creature ! Hai goduto per tanti anni di sì copiose grazie con una perpetua ingratitudine, e dimenticanza del Donatore . Ah mio Dio! Confesso, che mi fono abusato della luce per camminare le vie della iniquità; mi fono abufato delle tenebre notturne per coprire le più sozze incontinenze; mi abufai delle ricchezze per alimentar il fasto, le vanità, e il lusso, fenza mai trovar danaro per soccorrere ai Pupilli, alle Vedove, ai Poveri; non ho saputo prendermi spasso senza offesa di Dio, nè darmi un piacere, senza dispiacere di Dio; mi servi de' vostri innumerabili doni

18 Biblioteca ad uso

per calpestare il vottro onore, la vostra legge, il Santuario, il carattere indelebile

duc

verd

te i

si e

dell

re i

Die

chè

tra

cele

fua de.

ti p to p

Cri

fto tale falu

una

ftin

pot

a ta

na

mo

le

Si

piq

Itia

Spe

eter

to .

cot

to

effe

1

del Sacerdozio.

Non vi è che la vostra grazia, o mio Dio, che possa liberarmi da sì deplorabile cecità, in cui da tanti anni io vivo. Fatemi conoscere quello che sono, e perchè lo sono. Datemi una viva idea del sine cui debbo aspirare, che mi faccia operar, che mi animi, e mi sostenga, ed una vosta conosca, e mi serva delle creature come mezzi per unirmi a Voi, cossechè vi ami, vi serva adesso, e per tutta l'eternità.

N N N N N N N N N N N N

## LEZIONE PRIMA.

Mezzi per Salvarsi.

I Sfendo stato l'Uomo sollevato da Dio L' ad un fine così alto, e superiore a tutta la natura, e impossibile ad ottenersi colle umane forze, fu di mestieri che gli fomministrasse mezzi, ed ajuti, e di continuo lo andasse confortando per conseguirlo. Egli però non fece, come fanno certuni, i quali proposto un qualche gran ne. gozio, sul più bello si ritirano, e lasciano il compagno molto ben impicciato. Destinato ch' ebbe l' Uomo a questo sì eccelso fine, lo forni di tanti, e si copiosi mezzi opportuni ad ottenerlo, che più non ne può bramare. Immaginatevi di vedere Iddio tutto intento intorno all' anima, come appunto un Giardiniere tutto applicato alla coltura di un giardino reale, quivi conduce

de' Cherici . e Sacerdoti.

duce acqua per i fiori, quinci tiene in bel verde le spalliere, netti i viali, quindi rimette le piante, taglia l'erbe cattive, raffetta i rami, le foglie, ed ogni cosa mette in buon ordine, e deliziosa veduta: così egli tutto occupato a coltivare l'anima dell' Uomo, perchè abbia una volta l'onore di essere un gradito giardino, innanzi a Dio, non tralasciò mezzo aleuno, cosicchè a ragione va egli ripetendo: Quid ultra debui facere Vinea mea, D'non feci?

ra

io

bi-

) .

er-

fi-

pe-

na

ire

e-

0

Dio

rfi

gli

ri-

11

tu.

ne.

no

lio

221

ouò

dio

ip-

ila

011e

In farti ecco il primo mezzo da questo celeste Agricoltore adoprato verso questa fua eletra Vigna: Il lume della fanta Fede. Anche i Turchi, e gli Eretici son nati per servire e per godere Dio, ma quanto poco lume hanno, quanto fcarsi ajuti rispetto a quelli, che Iddio concedette al Cristiano, nato in Splendoribus sanctorum; che grazia, che benefizio non fu mai questo il dono della Fede, mezzo fondamentale per falvarsi, senza cui non si può aversalute, dato a lui senz' alcun merito, con una grande parzialità di affetto, dono des stinato ab aterno da Dio a te, a te, a cui poteva giustamente negarlo, come lo negò a tanti altri? Eppure, quante volte appena si ricordiamo del battesimo, che portiamo in capo, e forse mai ne abbiamo rese le dovute grazie di un dono sì eccelfo, e si malamente abbiamo corrisposto vivendo piuttosto una vita da Gentile, che da Cri-

Al primo mezzo vi agginnse il secondo. Spedi in terra personalmente il suo unico eterno Figliuolo. Questi mando lo Spirito Santo, e non contento di aver parito cotanto per amore dell' Uomo, dono tutto sè stesso nella Eucaristia, restando con esso sino alla consumazione de' Secoli nel

20 Biblioteca ad uso

Sagramento dell' Altare. Nella vita di S. Catterina da Siena abbiamo, che Gesù le comparve, dandole il suo proprio cuore. Chi può mai spiegare la grandezza di un tal favore? Che gran bontà, che finezza di amore! Ma qual paragone vi può effer mai con quello, che Iddio ci ha dato? Egli ci donò il Figliuolo, per noi questi nacque, questi ci donò lo Spirito Santo, e diede tutto sè stesso in cibo ed in bevanda, perchè tali sorprendenti grazie fossero tanti ajuti a salvarci. Ci donò il suo Sangue, perchè pagar potessimo i nostri debiti, ci donò i fuoi meriti, perchè come nostri ci valessero innanzi a Dio, ci donò la fua grazia, perchè con essa meritar potessimo la sua gloria. Poteva egli fare di più per rendere colta, e bella questa sua vigna?

Scorrete un poco gli altri mezzi poco inferiori ai primi. Tante belle dottrine lafciateci nel suo Vangelo per illuminar il nostro intelletto. I suoi virtuosi esempi per muovere la volontà. Tanti libri, tanti Predicatori, tante Chiese, tante Congregazioni. Un Angiolo, che ci sta sempre al fianco per suggerirci e stimolarci al bene. Questi stessi esercizi, e meditazioni sono tutti mezzi per la falute dell'Anima.

Aggiungete gli altri mezzi, che Iddio fuole usare con cadauno in particolare. Quella tolleranza sì lunga nel sopportarti peccatore, quelle chiamate interne, quelle fortune, e sino le disgrazie stesse, tutte furono mezzi da Dio ordinati alla tua santificazione. Imperocchè egli, quando batte al cuore, imita talvolta un Amico, che viene a battere alla porta di casa. Batte prima con moderazione: se la prima yolta nogli è aperto, batte con maggior polso;

dolo perce mo i A biam fanti fece rotti feur fe ? merce merc

polfo

Quant perde Fugg quent zione per i fita di tanto della una fito 1

Quida non f alber tilme veru tro tenze me o cerde la C tagli

fi ger cosi venii de' Cherici, e Sacerdoti.

polso, poi con maggiore: così Iddio mette
talvolta mano a disgrazie, ed a battute
dolorose, non perche ci voglia male, ma
perche ci vuol bene, e vuole che gli apria-

mo il nostro cuore.

5.

Ie

e.

ull

za

fer'

?

Ai

, e

n-

ero

111-

bi-

10-

1a

ef-

oid

vi-

000

1a.

il

per

nti

re-

al

e.

10

dio

e.

el-

ut-

ua

do

0 ,

a .

ma ior

A tanti e innumerabili mezzi come abbiamo noi corrisposto ? Forse tutti quelti santissimi ed utilissimi disegni, che Iddio fece sopra di me per falvarmi, io gli ho rotti ? Tanti di questi mezzi gli ho trascurati. E se Iddio alla fine mi gastigasse? Che sarebbe di me ? A chi deve premere più la mia falute, a me, o a Dio ? Quandanche io mi perda ; Dio che cosa perde? Che cosa faccio io per salvarmi? Fuggo i peccati? Lascio le occasioni? Frequento i Sagramenti? Qual'è la mia divozione, e pietà? Che altra strada vi è mai per me, fuorchè la penirenza? Eppure queita da me cotanto si abborrisce. Iddio intanto mi sopporta, acciocchè col mezzo della sua infinita pazienza mi muova a far una volta del bene, e a trattar di proposito la mia salute.

Torniamo a ripetere un' altra volta: Quid ultra debui facere vinea mea, & non feci? Dopo tanta coltura attorno quest' albero, che da sì gran sempo occupa inutilmente il terreno, nè mai si veggono in veruna stagione li desiderati frutti, che altro dobbiamo aspettarci che la fatale sentenza: Ut quid etiam terram occupat? Come occupa quel posto di Cherico, di Sacerdote, quell'uffizio, quella dignità nella Chiesa? Succide ergo illam. Si venga al taglio, e come albero infruttuoso e sterile si getti al succo. Così per tanti è seguito; così può avvenire anche per te. E se av-

venisse? Pensa, e risolvi.

# ESAME PRIMO.

Sopra la Santità dello Stato Ecclesiastico -

Uello Spirito Divino, il quale fi compiacque di chiamarci allo stato Ecclesiastico, si prende ancora una somma premura di sollevare gli Ecclesiastici alla Santità. Egli li stimola, egli li sollecita non solo da sè medetimo nelle Sante Scritziure, ma eziandio per mezzo de' Padri, e de'Concili, in cui non vi ha cosa più sovente ripetuta, quanto la stretta obbligazione, che hanno d'essere Santi, e di una Santità, che non sia volgare. Risonosciamo questa bontà paterna in ogni miglior maniera.

La Santità Ecclesiastica ricerca secondo li Concili, e li Santi Padri. 1. che si schi vino per quanto è possibile le colpe picciole: 2. che si sugga tutto ciò, che porta apparenza di male: 3. che ognuno sia disposto e preparato a sar tutto il bene: 4. che si travagli, e fatichi per l'acquisto della virtà in un grado eminente: 5. che non si prescriva termine alcuno per innalzarsi.

alla propria perfezione.

Esaminate un poco in questi cinque contrasegni, se in voi risieda la Santità, che

il nostro stato ricerca.

Avete avuta premura di schivare le colpe veniali? Fate voi forse consistere la vostra santità, solamente in non fare peccati mortali? E su tale principio state voi fenza so upolo, distratto nella preghiera, sonacchioso nel tempo della Orazione, svagato e poco modesto nel tempo de' Divini Uffizi, inclinato a' motteggi, a cose ridi-

ridi fecci li ? S mal geft

tro col da mo

cen

do la occa cita fopi feffi A tù i per la v

avei

20 I efaut N fezi tich paff fem ceffi

chi fomi a qu be de' Cherici, e Sacerdoti.
ridicolofe, a leggere mormorazioni, a parole inutili, e vane, cadendo facilmente fecondo gl'incontri in molti peccati venia-

Siete voi lontano da ogni apparenza di male, come da parole troppo libere, da gesti indecenti, da un esterno mondano, dalla familiarità del sessione differente, dalla troppa dimestichezza con la gente del Secolo, e cogli Ecclesiastici poco regolati, e da cento altre cose, che danno ben giusto motivo di sospettare qualche disordine nella vostra condotta?

Siete voi disposto, e pronto a fare tutto il bene conveniente al vostro stato, facendo un buon uso del tempo, perseverando fedele ne' vostri esercizi, cogliendo le occasioni, che Iddio vi presenta, di esercitarvi nell'opere buone, ed applicandovi sopra tutto a quelle, che alla vostra pro-

fessione appartengono?

00

om-

Ec-

nma

alla

cira

crit-

i, e

iga

una

Icia-

glior

ondo schi-

pic-

porta

a di-

del-

e non zarfi

con-

, che

eccl-

a vo-

ecca-

iera,

one,

Di-

cole

idi-

Avete voi affaticato per acquistar le virnì in un grado eminente, proponendovi per modello quelle, che più spiccarono nella vita de' Santi, non contentandovi già di averne alcuni tratti, ma facendo ogni sforzo per esprimerle al vivo, e ricoppiarle

esattamente in voi stesso?

Mettete voi alcun limite alla vostra perfezione, e sissate per avventura certe pratiche di pietà, oltre le quali non volete passar innanzi, in vece di ascendere mai sempre di virrì in virrì, e di crescere incessatemente nella santirà, effendo voi pur troppo convinto, che addietro ritorna, chi non avanza cammino, e ch' è una somma imperfezione il non esser perfetto a quella misura, a cui gingnere si potrebbe?

Mio Dio, gli Ecclesiastici devono servir

di

Biblioteca ad uso

di efempio ai Popoli: din orano quasi ogni giorno nel vostro Tempio, intorno ai vostri Altari, sovente vi stringono fra le loro mani, l'Ordine loro è al di sopra di quello degli Angioli, voi stesso li chiamate Dei. Imprimete efficacemente nel mio cuore, o mio Dio, l'obbligazione, che si gloriosi caratteri m' impongono d'effere Santo, e Santo di una santità, che non ha termine, acciocchè non mi avvenga di errare suori di strada, ed abbia per mia somma disgrazia a perdermi eternamente.

# MEDITAZIONE PRIMA

PER IL DOPO PRANSO.

Del Fine dell' Ecclesiastico.

I

Onfidera, Anima mia, come Iddio ti chiamò allo stato Ecclesiastico, affinchè vivi separato dal mondo, staccato dal mondo, crocifisso per il mondo, e assoluramente morto al mondo. Quattro gradi, per rapporto a' quali debbo giudicar me stesso, e consondermi di avere sino al presente corrisposto sì male alla mia vocazione.

Il mio fine nello stato Ecclesiastico è di vivere separato dal mondo collo spirito, e co' sentimenti. Non mi basta per esser Ecclesiastico il portarne l'Abito, avere satto voto di Castità, bisogna che ne abbia lo spirito. Or avviene spesse fiare, che lo

ſpi-

del

io !

I

vive il p

lep

me nè

di

tuti tuti la

Secolare

non

effe.

do, mon mass coll

più

in i

lia

Par

Cro

lent

mal

mor

iteff

mor

me

tre c

B

11

fpirito del mondo s' introduce nel cuore dell' Ecclesiastico, e lo sa vivere con una condotta simile a quella de' mondani, Son' io forse in questo numero?

gni

VO-

10-

di

ma-

nio

e si

11011

di di

mia

nen-

S

o ti

af-

cato

attro

o al

voca-

è di

effer

e fatabbia

he lo

Ipi-

Il mio fine nello stato Ecclesastico è il vivervi distaccato dal mondo, perche sarei il più infelice degli Uomini, se dopo avermi separato dal mondo con l'abito Chericale, vivessi in quello senza esserne distaccato, mercecche da quel punto non avrei più nè le consolazioni del mondo, nè quelle di Dio. Sarebbe questa la maggiore di tutte le mie disavventure, e il maggiore di tutti i disordini, imperocche sarei divenuto la chimera del mio secolo, cioè nè ben Secolare, nè ben Ecclesiastico; non Secolare, perchè passato allo stato di Cherico, non Cherico, perchè unito ancora col mondo.

Il mio fine nello stato Ecclesiastico è di esservi, come S. Paolo, crocissiso pel mondo. Di modo che, se amo ancora il mondo, e il mondo ancora mi ama; se il mondo non lascia di accordarsi colle mie massime, e se io mi accordo egualmente colle massime del mondo, io non sono più che Ecclesiastico di nome. Per esservi in esservi dia nel mondo, come in uno stato di patimento, bisogna che il mondo sia la mia Croce. Deh risolvetevi ad esservi del Croce del mondo per la contrarietà de sentimenti, opponetevi alle di lui false massime con una saggia, e santa condotta.

Il mio fine nello stato Ecclesiastico è di morire assolutamente al mondo, ed a me stesso, perchè in vano mi lusingarei di essemonto al mondo, se non sossi morto a me stesso; perciò debbo combattere quelle tre concupiscenze, di cui parla S. Giovan-

Bibliot. Cherici T.IV. B ni

Biblioteca ad uso

ni, tanto più da temerii per me, quanto fono in me stesso, e una parte di me stesso. Gli affetti, le passioni, gli attacchi fono que' derosi nemici, cui debbo dar la morte, e qualor vivano in me, e mi lasci trasportare a seconda delle loro sfrenate voglie, io non fono morto al mondo, ed è vana la mia pietà. Dite dunque di cuore col S. Apostolo, e risolvete di farlo; Mihi mundus crucifixus eft, & ego mundo.

#### h shows and a supple

Onfidera, Anima mia, che questa separazione, staccamento, crocifissione, e morte 'al mondo ricerca una fantità elevata; e al punto stesso, in cui ti sei posto nello stato Sacerdotale, ti sei messo sulla carriera di affaticarti per la tua salute, e per l'acquisto di tal perfezione. Supposto il mio impegno nello stato Ecclesiastico, la mia perfezione e falute fono ormai due cose, che non possono effere separate; e quella perfezione che Gesti-Cristo propose ai Criftiani del fecolo come configlio, ella è per me un affoluto comando, e un obbligo indispensabile, che io mi sono volontariamente imposto. Mi era libero l'effer Cherico, o il non efferlo: ma dal momento, che lo fono, non mi è più libero il rinunziare alla obbligazione, che ho di effer perfetto, o per lo meno di volere con fincerità, ed efficacia divenire perfetto.

Ecco pertanto il dovere essenziale, cui manco, quando fono tanto vile per abhandonare la cura di mia perfezione. Peccato grave, perchè divengo prevaricatore

flat di c io 1 non oltr Die me era che del cui (

del

cera mez più e co dizi Ita refte

io f ritru min: fatte anc Oggi era dom richi

agli

niof

de' Cherici, e Sacerdori.

del mio stato, persino ad uscire dal mio stato: imperocchè il mio stato è il tendere di continuo alla persezione. Dacche dunque so la trascuro, e più non viaspiro, dacche non penso, nè mi ssorzo di giugnervi, oltre il disordine di mia condotta verso Dio, oltre il pericolo, ch'egli ritiri da me le sue grazie, esco dalla strada, a cui era chiamato. Ora l'uscire dalla strada, che Iddio mi avea mostrata, nell'ordine della salute è l'errore più sunesto, le di cui conseguenze sono più da temersi.

nto

me

mi

ed

ore

do .

fe-

tità

effo

ofto

due

e; e

io ,

ono

bero

dal

più

che

) di

nire

ab-Pec-

el el

Che se io mi allontano dal fine del Sacerdozio, qual fondamento non ho di arroffire, e di tremare; quando veggo in mezzo al mondo de' Secolari più fervorosi, più occupati nel pensiero di lor persezione, e con ciò ancor più perferti nella lor condizione, di quello io sia nella mia! Quanti fono i Cristiani nel secolo più mortificati, più umili, più caritativi di me? Chefunesta testimonianza contro di me, e come resterò io convinto, quando Iddio nel suo giudizio mi metterà cotesti esempi innanzi agli occhi? Non è ella cosa molto ignominiosa, e indegna, che dopo tanti anni, che io fono o Cherico, o Sacerdote, e mi ritruovo obbligato dal mio stato a camminare nella via della perfezione, vi abbia fatto sì poco profitto, non abbia forse ancora incominciato, e per avventura in oggi io sia più imperfetto, che quando era secolare? E'questo forse quanto Iddio domandava da me? E' questo forse quanto richiede il mio stato?

guid, the cola be ellera Feethfalel

#### III.

Onfidera, Anima mia, che Iddio con grazia in tutto speziale si compiacque di chiamarmi allo stato Ecclesiastico; volle, ch'io gli fossi consagrato di una maniera più intima, e più particolare, volle mettermi nel numero de' suoi favoriti, che più a lui si avvicinano, e co'quali egli ha più frequenti, e più abbondanti comunicazioni. Volle far pompa in me di tutte le ricchezze della fua grazia, per dispormi a ricevere un giorno i doni più eccellenti della fua gloria. Volle propormi al mondo come un modello, affinchè le mie parole, le mie azioni, tutta la mia vita onorassero il suo servizio, edificassero il proffimo, e fossero a secolari una lezione visibile, e presente, che gl'istruisse, e li movesse.

Or quanto mai ammirar non debbo in questo la bontà di Dio che sì mi ha elet-10, e mi prevenne con tali favori, e mi accompagna con tanti mezzi per sostenermi nella mia vocazione: per altra parte, che debbo pensar di me, se in uno stato, in cui debbo effere fingolarmente confagrato a Dio, mi occupo in ogni altra cosa che di Dio? Se mi annojo di tutti gli Esercizj, che possono portarmi a Dio, e vivo in una distrazione continua, che mi fa perdere quafi ogni sentimento di Dio? Se in vece di tendere alla perfezione, e arricchirmi per il Cielo, resto in una vita inutile, e vile, in cui di nulla mi approfitto, perchè ogni cosa faccio con negligenza. e senza spirito!

Ah Signore io non aveva ancor conceputo, che cosa fia effere Ecclesiatico!

Non

No

per

Die

per

to

Or

po

qui

per

for

ripe

per

fezi

falu

de' Cherici, e Sacerdoti. Non ne aveva che una scarsa idea, ed ecco perchè sì poco mi fono curato di giugnere al fine di uno stato sì santo. Oggi mio Dio me lo fate conoscere, e concepisco una stima in tutto diversa della mia vocazione. Ma non basta che io conosca la perfezione del mio stato, bisogna che quanto la conosco, altrettanto la stimi, la defideri, e mi sforzi di giugnere alla meta. Ora non vi è se non voi, mio Dio, che possiate formare colla vostra grazia in me quelto defiderio, e somministrarmi l'ajuto per ben eseguirlo. Perciò io mi ricorderò sovente del fine, a cui mi avete indirizzato, e ve ne domanderò di continuo il foccorfo della vostra grazia per arrivarvi. ripetendo spesso: Perchè son io Sacerdote. perchè vesto questo abito fanto? Non per altro, fenon per incamminarmi alla perfezione, e procurare vieppiù la mia eterna falute.

que

ol-

era

che i ha

ica-

le

rmi

enti

non-

mie

vita

o il

ione

e li

in eletmi ermi che in rato che vivo i fa Se Se arvita ofitnza, onceico! OIL

LE

210

ne

ur

m

f

m

ca

VC

pi

ta

fp

de

fti

fi

Se

e

V

# LEZIONE SECONDA.

Sopra la condotta della Vita nello Stato Ecclesiafico .

TON sarà fuor di proposito, che diate una occhiata di passaggio alla vostra vita, che condotta avete, dacche vi avete vestito dell' abito Ecclesiastico. Ristettete di grazia come l'abbiate paffata, se nell' esercizio delle sante virtù, oppure in cadere sovente or in questo, or in quel mancamento: e per venire in tal cognizione richiamate alla vostra memoria quanto fatto avete dalla mattina alla fera, riandando le ore del giorno, e le vostre occupazioni; quanto, e come vi fiete portato nella orazione, quanto, e come nell'adempimento de' vostri uffizj, e ritrovarete, che la maggior parte del vostro tempo fu impiegata in ciarle, e divertimenti, in visite inutili, in trattenimenti co' Secolari, da quali siete sempre partito differente affai da quello vi siete andato. L' ultimo pensiero l'avete dato ad una Messa, o ascoltata senza attenzione, o celebrata per costume, alla recita dell' Uffizio con una mente svagara, allo studio divenuto a voi nojoso, o giudicato superfluo, ec.

Ad una tale condotta, di cui dovete confondervi, non fi può ancor di voi ripetere, che seminasis multum, in tanto tempo, che Iddio vi concedette per seminare, e per fare ubertosa raccolta di meriti per il Paradiso, in tante vostre azioni seminate in tanti anni, mesi, settimane, e ore, quanto poco avete raccolto, & intulisis parum? Sagramenti ricevuti, salmodie divine, ora-

zio-

de' Cherici, e Sacerdoti. zioni vocali, esercizi di pietà, di religione, oh quanti! e potendo voi fare un gran capitale di virtù, avete posta ogni cosa in un facco rotto, gettato avete le vostre operazioni, e il tempo, spendendolo o inu-

tilmente, o malamente.

.

ate

tra

ete

ete

ll'

de-

ca-

ri-

to

le

ni;

ra-

to

la

da

da

10

11-

,

a-

0,

e-

0,

a-

1-

23

2-

Ho detto malamente, imperocchè non ho difficoltà di afferire, che una sì fatta miserabile condotta v'abbia portato a sdrucciolare nel peccato mortale; se nò, rendetene grazie a Dio, il quale per sua fola misericordia vi ha preservato, ma temete, che per gastigo della vostra abituale tiepidità non folo permetta che vi abbiate a trovare ne' pericoli di gravemente cadere, ma che ancor vi cadiare. Che di-Igrazia orrenda non farebbe mai questa per voi, se col vostro vivere abitualmente tiepido vi rendeste meritevole d'effer lasciato cadere in colpe mortali! Ravvisandovi in tale stato dovete temere, che stanco già Iddio di soffrirvi si risolva di volgervi le spalle, e lasciarvi correre secondo i desiderj depravati del vostro cuore. Imperocchè dopo tanti mezzi, ajuti, ispirazioni, stimoli, e rimorsi per ridurvi a vivere una vita fervorosa, e degna di un Ecclesiastico, al vedere, che ogni industria, e conforto fi sparge al vento, che duro più di una felce refistete mai sempre ai movimenti, e impulsi della grazia, altro non resta, senonchè egli, come l'ha giurato, in gastigo di vostra enorme ingratitudine vi abbandoni, nè più si affatichi in vano a corrervi dietro, permettendo che andiate sconfigliatamente di male in peggio. Permetterà, che niuno vi corregga, vi avvisi, che li Milteri più sagrofanti non facciano punto d'impressione sul vostro indurito cuore,

B 4

32 Biblioteca ad ufo

che le felicità vi gonfino, o le disgrazie vinaspriscano, in una parola vibrerà sopra il vostro capo superbo la terribile sacta: Curavimus Babylonem, & non est sa-

pe

lo

e

22

F

VE

re

10

no

to ca

VO

fer

VO

rif

all

les

cul

nata, develinguamus eam.

Oh quanto mai non avere motivo di confondervi, e di umiliarvi per la vostra palsata condotta; imperocchè di tante e sì belle occasioni somministratevi da Dio nel wostro stato per approfittarvi, sì poco ve ne siete prevaluto ; occasioni , che se a molti secolari fossero state concedure, farebbero divenuri Santi di prima sfera . Risvegliatevi omai dal sonno prosondo, in cui giacere, ricorrete di cuore al vostro Dio, alla Vergine Santa, ai vostri Santi Avvocati, perchè plachino colle loro in-terceffioni la giusta collera del Signore, acciocche benigno, e misericordioso rivolga verso di voi la sua faccia. Egli per lo paffato non la potè con voi vincere nè con le buone, nè con le brusche, in oggi voglio sperare che umiliato, e contrito il vostro cuore vorrà risorgere ad una vita nuova, e fervorosa. Ricordatevi di non prefiggervi una meta ordinaria, e bassa, ma beusi straordinaria, e sublime, acciocche possiate dare nel segno. Non vi contentate di adempiere taliter qualiter i vostri doveri, ma tutti con esattezza, e perfezione: non dire fra, voi mi basta vivere da buon secolare, perchè ciò non basta, essendo stato voi chiamato ad altro ordine, e ad altra fantità . Questo sarebbe un errore massiccio, che in fine produrrebbe funestisfime conseguenze. La vostra giustizia, le vostre virtà debbono soprabbondare quelle de' Secolari, qualor vogliate metter piede nel Remo de' Cieli . Intendere bene, e

de' Cherici, e Sacerdoti.

penetrate questa massima. Se un Ecclesiastico non aspira ad altro, che a vivere
lontano dal peccato mortale (al che sono
tenuti anche la gente del secolo) corre
rischio di nemmeno guardarsi da quello,

e così miseramente perire.

PT=

Zn.

II.

1-

sì

ve

a

a-

in

0

ri

1.

Į

Non siate più da qui innanzi di coscienza larga, ma stretta, perchè già sapete, che lata est via, que ducit ad perditionem. Fate conto, e non disprezzate le colpe veniali, perchè sono quelle picciole fissure, per cui entra l'acqua nella nave, e la sommerge, sono quel picciolo fermento, che corrompe tutta la massa della farina, sono quelle picciole scintille, che accendono un gran fuoco, essendo verissimo il detto dello Spirito fanto: Qui spernit modica, paulatim decidet. Non disonorate co' vostri costumi la veste, che portate, e quel fervore, che si sè vedere al principio della vostra Ecclesiastica vita, ritorni omai, vi risplenda, e cresca vieppiù di giorno in giorno, bramando di ritornare a rinascere alla primiera santa vita. Quis mibi tribuat. ripetete col S. Giobbe, ut sim juxta menses pristinos, secundum dies, quibus Deus cu Andrebas me?

S THE RESERVE TO A STREET AND AND

## ESAME SECONDO

Sopra la Recita del Divino Uffizio.

Esù-Crifto nutri mai sempre un desiderio ardente di manisestare le grandezze di suo Padre, e procurò nel tempo di sua vita mortale d'invitare chicchessia sira gli Uomini a lodarlo, e ad esaltarlo. A questo sine trascelse voi per un impiego si nobile, e v'incaricò la recita del Divino Uffizio. Fu questo un grande onore, quale dovrebbe riempirvi di allegrezza per esfere stato chiamato a sostenere l'impiego di principale Ministro delle sue lodi, e ad imitare perpetuamente sopra la terra ciò, che fanno gli Angeli nel Cielo.

Esaminate un poco in qual maniera vi preparate a recitare il fanto Uffizio prima di cominciarlo, e quali sono le disposizio-

ni, che portate nel recitarlo.

Vi fiere voi eccirato ad una viva fede della prefenza di Dio, e della fovrana maestà di quello, al quale andate a parlare? Avete procurato di purificare il cuor vostro con un atto di Contrizione, per schivare quel terribile rimprovero fatto da Dio al Peccatore: Come ardisci tu di enunziar le mie lodi con un cuore imbrattato da cospe?

Vi fiete voi raccolto, e fiete stato per qualche tempo in filenzio principalmente, allorche vi bisognò recitarlo subito dopo un attento studio, o qualche affare mondano, per lasciar svanire le impressioni ricevute, e prepararvi a ricevere quelle del-

lo Spirito Santo?

Per

ro min

divo

feg

opp

vi

e f

rige

no

all

ne'

Div

nof

di c

altra

fecc

Di

det

dai

do

que

ope

163

1

de' Cherici, e Sacerdoti. 3:

Per prevenire le distrazioni, e serrar loro la porta del vostro cuore, avete voi ruminara nella mente qualche santa considerazione, la quale potesse eccitar la vostradivozione, e risvegliar il servore, scegliendo il tempo, e il luogo più addattato al raccoglimento?

Siete voi stato diligente in prevedere, e fegnare l' Uffizio prima di cominciarlo? oppure la vostra negligenza sì in questo punto, come nell'impararne le Rubriche, vi fece ella inciampare in mille distrazioni,

e falli fenza numero?

Qual fu la vostra attenzione, e divozione nel recitarlo? Avete scacciato tutte le distrazioni, quantunque non ricercare, e rigettato eziandio i buoni pensieri, ch'erano suo di tempo, e che non convenivano all' Uffizio, ed altresì i cattivi, e gl'indif-

ferenti?

a

A

sì

0

a-

[-

0

,

71

a

e

a

10

a

l.

r

Procurafte voi di eccitare nel vostro spirito i diversi sentimenti, che sono espressi ne' Salmi; come di riconoscere qualche Divina persezione, qualche Misterio di nostro Signore, qualche virtù del Santo, di cui si faceva l'Uffizio, come qualche altra materia di pietà secondo il tempo, e secondo il bisogno, oppure di unirvi semplicemente a nostro Signore, e a tutte le lodi, e ringraziamenti, ch'egli rende a Dio suo Padre?

Per recitarlo divotamente lo avete voi detto con amore, avendo il cuor penetrato dai pregi, dall'eccellenza, e dalle bellezze del Santo Uffizio? Con fervore, fecondando le buone impreffioni, i fanti affetti, e que' felici trafporti, cui lo Spirito Santo opera ordinariamente nelle anime fervoro-

1e ?

36 Biblioteca ad ufo

Con ilarità, provando un gran piacere in questo santo Angelico impiego, ne riputando maggior felicità, quanto quella di esfere vittime della Iode consumate per la

G

Ii,

ed

CO

ma

nè

fon zo fer

to:

1

gloria di Dio?

Mio Dio, obbligandoci alla recita del santo Uffizio ci avete obbligati ad offerirvi per nome di tutto il Popolo preghiere, e lodi degne della vostra infinita Maestà . Benedite la risoluzione, che faccio, di adempiere a questo dovere con le migliori possibili disposizioni. Per la vostra bontà infinita io fono annoverato fra le membra di Gesul-Cristo, egli vuole supplire alle mie mancanze, fo che non lo isdegnarere, perchè egli è quegli, in cui al fommo grado ve ne compiacete. Riempitemi, se vi piace, del suo spirito, e delle sue disposizioni, affinche regnando egli in me, egli stesso vi renda quegli omaggi, che vi debbo: Ut in omnibus bonorificetur Deus per Felum Christum Dominum nostrum.



### GIORNO SECONDO.

#### MEDITAZIONE PRIMA

ia

el

a-

ni tà

ra

le

е,

a-

vi

b-

er

Sopra il Peccato Mortale ...

I.

Onfidera Anima mia, e procura di bem d conoscere cola sia il peccato mortale. Egli non solo è il maggior di tutti i mali, ma a parlare con proprietà è il folo, ed unico male, è il sommo male. E' l'unico male, perchè tutti gli altri mali, toltone il peccato, non fono affolutamentemali, E' il solo male, che Iddio non fece, nè potè fare. E' il sommo male, come Iddio è il sommo bene, e perciò dev'effere fommamente odiato, come Iddio merita di effere sommamente amato . E' in fine il fommo male di Dio, perchè è un disprezzo formale di Dio, per cui si viene a preferire veramente la creatura a Dio. Il che avviene quando l' Uomo trovandosi nella occasione, e cimento di peccare, e nella necessità, o di abbandonar il suo piacere, o di perder la Divina grazia, elegge piuttosto di perdere la grazia di Dio, di oltraggiarlo, di offendere quella infinita Bontà, che abbandonare e privarfi del fuo piacere peccaminoso, al quale lo porta la lua passione.

Rivolgi a te anima mia il pensiero, e vedi quante volte sei caduta in questa vergognosa preserenza, quante volte hai lasciato il tuo Creatore per amar la tua col-

pa. Che maraviglia se essendo il peccato un sì gran male, lo vedi punito negli Angeli per un solo peccato di superbia, in Adamo per una fola disobbedienza, e che per espiare coresta disobbedienza sia stato necessario, che il Figliuolo eterno di Dio s' incarnasse, si umiliasse, si annichilasse, e in fine che per un peccato, che commettesi in un momento, Iddio abbia preparata una eternità di pene, e fra queste pene eterne, e il peccato vi fia una giusta proporzione? Verità tutte son queste di Fede, da cui posso ben raccogliere quanto sia grande la malizia del peccato mortale, perchè fommo male di Dio.

Deh mio Signore fatemi penetrare questa verità, e scolpitela nell'intimo del mio cuore, che conofca chi fiete voi per conoscere cosa sia il peccaro, quanto sia grave la offesa della vostra Maestà, onde in avvenire non fia cotanto indifferente, qualor mi fi para innanzi qualche incentivo, ed occasione di colpa, ma tremi, paventi, innorridifca al folo penfiero di peccato mor-

#### terirer extendente la . Ireliura a Dia il cha and department of a

Onfidera Anima mia, che il peccato mortale egli è ancora il fommo male dell' Uomo. Questo qualor entra nell' anima del Cristiano, la priva subito dell' amicizia di Dio, fa un intiero divorzio fra l' Uomo, e Dio, gli rapisce la vita più preziosa , ch' è la vita della grazia , gli cagiona la più funesta morte, ch' è la morte dell' Anima, e perciò chiamasi mortale, perchè al momento stesso si può chiamar a ragione l'Uomo morto avanti a Dio, e secondo Dio.

Non

pecc

che

potr

Pani

inta

di n

Vita

mer

per

la a

e far

pecc

avai

beat

carit fono atter

ad u

tu,

dell

bile

al fi

Perta

Plag

.( la n de' Cherici, e Sacerdoti. 39. Non fia dunque stupore se passando il

recia la dunque supore se panando si peccato mortale ancor più oltre, qual furnoso ladro toglie all'anima tutti i meriti, che poteva aver acquistati, quando era in istato di grazia. E' vero che questi meriti potranno viver di nuovo, quando ritorni l'anima a vivere della divina grazia: ma intanto s' ella portasse seco immensi tesori di meriti adunati in lunghissimo tempo di vita, qualor v'entra il peccato, in un momento il tutto le viene rolto, e da quel fatal punto ogni cosa è perduta, e se muore in peccato, Iddio per nulla li conta, e perche? Perchè essendo l'Uomo divenuto per la colpa suo nemico, da un nemico nulla aggradiice, e nulla accetta.

Si aggiunga, che le azioni più virtuose, e sante in sè stesse, fatte nello stato di peccato mortale non sono di alcun valore avanti a Dio, nè di alcun pregio per la beata eternità. Quando io passassi tutte le giornate, e notti in orazioni, in asprissime penitenze, nell'opere tutte della pietà, e carità Cristiana, tutte son' opere morte, sono opere sterili, delle quali non debbo attendere veruna ricompensa. Non sono però affatto inutili, perchè possono servire ad uscir dallo stato di colpa, per disporre l'anima a ritornare sulla strada della virtu, e disporre Dio a concederle la grazia

della conversione.

11-

i-

1.

18

0-

e,

n-

6.

0

)-

e

ľ

ia

0

12

a

ù

Che povertà dunque, che miseria è quella mai di un' Anima in peccato mortale! Quante volte mi sono ridotto a si miserabile compassionevole stato, simile in tutto al figliuolo Prodigo, il quale lontano dal Padre moriva di pura fame! Chi mi darà pertanto due sonti perenni di lagrime per Piagnere, e detestar la mia stolidezza, li Biblioteca ad ufo miei peccati? Non più peccati, non più mio Dio, pur troppo vi offest, peccai in voi, e contro me stesso, conosco i miei passati errori, li odio, li piango, da questo punto risolvo di amarvi, e di prendere più giuste misure mediante il vostro ajuto, quale umilmente imploro.

#### E T.

Confidera Anima mia, che quantunque tu fii vestira della veste di Gesù-Cristo, e della sua livrea, e vivi nello stato Ecclefiastico, non per questo hai un prefervativo infallibile contro il peccato mortale. Offerva un Angiolo co' fuoi feguaci, nel Cielo stesso non lo ritrova, e perisse. Mira Adamo nello stato della Innocenza, si perde nel Paradiso terrestre. Vedi Giuda nel collegio Apostolico in compagnia di Cristo, diviene un sacrilego Apostata . Gira lo sguardo per i Chiostri più ritirati, per gli Eremi più penitenti, e vedi ai scandalofissime cadute. Iddio le permette, e ne sa il perchè. Perciò tu devi atrenerti al detto dell'Apostolo : Colui, che crede starsene fermo, guardi di non cadere.

Temere dunque io debbo il peccato mortale, e vegliar di continuo, nè mai fidarmi di me stesso, e tanto più temerlo, quanto la colpa mia in tale stato sarà maggiore di quella, che commette un secolare. Quello che non è senon semplice peccato per un Cristiano nel mondo, e in molte materie sagrilegio per un Ecclesiastico, e la malizia della mia colpa avanti a Diocresce mai sempre rispetto a quella di un

mon-

mo

nito

non

del

me

mio

to c

zia mif ave

greg

brac

della

ne n

quell

quita

te la

most

Tezza

voftr

conti

atten

rende

e per

di m

fo f

Q

de\* Cherici, e Sacerdoti.

mondano, perchè commessa da chi è fornito di maggiori lumi, grazie, e mezzi per non cadere. Non debbo dunque presumere del mio stato, diffiderò in ogni incontro di me stesso, malgrado la santità tutta del mio stato, operarò, secondo l'avvertimento dell'Apostolo, la mia salute con timor, e tremore.

Terminate, o mio Dio, colla vostra grazia quanto avete cominciato colla vostra misericordia. Mi avete chiamato voi , mi avete vestito di questo abito santo per segregarmi dal mondo, e liberarmi dal peccato, non permettete, che io fra le vostre braccia soccomba agli affalti del mondo, della carne, del demonio. Qual maledizione non rovinarebbe sopra di me, se in questo stato io commettessi una sola ini-

quità?

mio

oi ,

[at1

nto

fte

Us

lue

criato re-

or-

a,

il-

1 .

ati,

an-

, e

7Y'-

aro, agre-

)io

Quandanche avessi avuta sino al presente la felice sorte di disendermi da questo mostro, ho sempre a temere di mia debo-sezza; ma Signore, la mia vigilanza colvostro savore vi supplirà. Ella mi farà di continuo ricorrere a voi, mi terrà in un'attenzione continua sopra me stesso, mi renderà circospetto in tutte le mie azioni, e perspicace sopra i minori pericoli, affinedi mettermi così più in sicuro contro questo fico sero nemico dell'Anima mia.

### LEZIONE PRIMA.

Sopra il Peccato Veniale.

JON basta che il vero Ecclesiastico fugga, ed abborrisca il peccato mortale, come abbiamo veduto nella paffata Meditazione, ma è necessario ancora, che vivendo egli in uno stato di perfezione, tugga, ed abborrisca il peccato veniale, che a quella fi oppone, e fa la strada alla colpa mortale. Che cosa è dunque il peccato veniale? Egli e un' offesa di Dio, è un disonore, un dispiacere, che si fa a Dio, e tanto basti per conoscere che sia un gran male. E' vero che dicesi peccato leggiero, e picciolo in paragone del peccato mortale, come la terra dicesi picciola in paragone del Cielo: per altro è in sè stef-To male tale, che dopo il peccato mortale, è il maggior male che sia, o possa essere fulla terra. Ma e donde mai tanta malizia nel peccato veniale? Perch' è un offesa commessa contro Dio, con dispiacere a quella bontà infinita, che non merita di effere disgustata in veruna maniera. La B. Catterina da Genova dice di sè medesima. che mostratole una volta quanto sia da temere l'ombra di un atto minimo commefso contra Dio, si maraviglia come non morisse di orrore; e aggiugne, che a quella vista, se prestamente non si dileguava, benchè avesse avuto un corpo di diamante, se le sarebbe spezzato.

In fatti per comprendere qualche cosa della malizia che in se contiene il peccato veniale, che si porta a disgustare il nostro buon Dio, immaginiamoci, che tutto l'

uni-

un

ni ab glo

le

to

m

m

D

So

uni

li,

0

ſe.

nia

ci (

bit

lez

lo

nen

gr

qu

an

no

ma

per

de' Cherici, e Sacerdoti. 43 universo fabbricato da Dio con tanta fapienza, e onniposfanza ritorni al suo niente, che tutti gli Angioli, e Santi abitatori del Paradiso cadano da tanta gloria, che tutti gli Uomini viventi fopra la terra vadano a piombar nell'Inferno. Maggior male di tutto questo è un fol peccato veniale, perchè questo è male!, che tocca Dio, e quello è male, che tocca le creature. E quanto Iddio è maggior delle creature, le quali tutte afsieme innanzi a lui sono meno di un atomo; tanto un minimo male, che tocchi Dio, è maggior di qualfifia male, che tocchi le creature. Iddio venialmente offeso prepondera in ragion di male e all' universo annientato, e a tutti gli Angioli, ed Uomini privi dell' eterna felicità . e cruciati laggiù nell'inferno. Vedete mò se debbasi temere e suggire il peccato veniale.

Aico

mor-

ffata

ne ,

ale,

al-

ne il

Dio, fa a

fia

cato

ecca-

lain

ftef-

tale,

ffere

mali-

offe-

ere a

ra di

a B.

a te-

11011

quel-

ava ,

man-

cofa

ccato

oftro

to l'

Oltre di che rifiettiamo ai danni, che ci cagiona. Qualor fi commette, lascia subito macchiata l'anima, e dove prima frando in grazia era oggetto di rara bellezza, ora viene alquanto denigrata, e fa lo stesso, che la scabbia in un volto avvenente, una spruzzatura di fango sopra una pittura di buona mano: quantunque non privi l'anima della grazia, nè d'alcun grado di essa, le toglie però, o mortifica quel lustro, e leggiadria, che viene all'anima dalla grazia; con che la rende me-

no piacente agli occhi di Dio.

Andiamo innanzi. Se il peccato veniale non discioglie l'amicizia fra Dio, e l'anima, come fa il peccato mortale, toglie però alcune conseguenze dell'amicizia con gran danno dell'anima. Immaginiamoci due amici, uno ossende l'altro leggiermenBiblioteca ad ufo

te. L'offeto benchè rimanga amico fostanzialmente, non ha però con l'offensore la samigliarità, e comunicazione di prima. Per il peccato veniale non lascia Dio d'essere amico dell'anima, ma lascia di essere di comunicarsele come per l'addietro, e quindi procede il mancar delle visite, e confolazioni spirituali, il sopravvenire di tentazioni, di scrupoli, di aridità, il diminuirsi di quella protezione speziale, che ha Dio de'Giusti. La scabbia se non mette in abbominazione, fa che

cessino le carezze.

Ritrae in oltre l'anima dal bene e dal fuo avanzamento spirituale. Si sollevarebbe questa all' unione con Dio, s' avvanzarebbe nella virtà, e perfezione, diverrebbe fanta, e il peccato veniale la tiene indietro, coficche ritruovasi ben ella syogliata per la Orazione, si sente tiepida nel divino servizio, va mancando or in questo ora in quell'altro esercizio, e arriva, oh Dio! appoco appoco a rilasciarsi dal primo fervore, a cadere in frequenti colpe veniali, e disporsi alla colpa mortale. Qual' effetto più spaventevole di questo, ridursi in istato di perdere la grazia, e la salute? Questo rischio corse S. Teresa ne' suoi anni più giovanili per certe vane amicizie, che non trapassavano i limiti della colpa veniale, come poi le rivelò il Signore, con mostrarle nell'inferno il luogo, in cui farebbe cadura, fe non aveffe troncate quelle amicizie.

Bramate vieppii conoscere la malizia del peccato veniale? offervatela dai gastighi . Siccome dai gastighi dati dalla umana Giustizia, si deduce la qualità de' delitti; così dai gastighi dati da Dio in questa, e nell'altra vita per il peccato veniale, si de-

ve.

₩e

co

de

que

che

nia

Di

fi

ce

an

B.

qu

ur

cal

qu

fro

fi

A]

tua

qu

DI

D

ur

fu

D

TE

de' Cherici. e Sacerdoti.
ve dedurre, quale fia in sè stessa una tal colpa. Dalle sante Scritture, e dalle vite de' Santi abbiamo gastighi gravi dati in questa vita per colpe veniali. Sappiamo che nell'altra vita è punito il peccato veniale con le pene atroci del Purgatorio. Dunque non è sì picciolo il dispiacere che si sa Dio peccando venialmente, mercecchè ne's suoi stessi amici, e figliuoli, nell'anime sue spose dilette lo punisce con tano rigore. Ed appunto rivelò il Signore al B. Enrico Susone: Se l'uomo conoscesse quanta gran pena si dia nel Purgatorio ad

un solo peccato veniale, piuttosto che pec-

car venialmente, si contentarebbe di la-

sciarsi ogni di troncare il capo e dar nuova

tatt-

e 12

ma.

o d'

ef-

ome

ncar

, il

, di

ione

cab-

che

eva-

av-

di-

tie-

ella

pida

in

rri-

iarli

enti

orta-

que-

zia,

ere-

va-

miti

òil

1110-

reffe

del

Giu-

co-

de-

morte.

Ora stringiamo l'argomento. E sarà dunque vero, che un Ecclefiastico chiamaro alla perfezione, figliuolo e fratello di tanti Santi Cherici, e Sacerdoti, che fa profesfione di seguir Cristo più da vicino, che si pasce frequentemente alla mensa dell' Altare, che ha tanta copia di ajuti spirituali, commetta un peccato veniale? Oh quanto mai la di lui colpa benchè veniale fi aggrava! E perchè egli lo commette? per conseguire una picciola soddisfazione, per fuggire un picciolo travaglio, per una bugia giocofa, per una picciola distrazione nell' orare, per non mortificare una picciola curiofità. E per sì poco mi farò reo di un sì gran male? E perchè non l'avrò a fuggire, nè mai dar motivo occasione agli altri di commetterlo, sapendo che il mio Dio è l'offeso? No no Amor mio, mio Gesu, non più per l'avvenire, non più avvedutamente alcun peccato.

### ESAME PRIMO.

Sopra lo Spirito Ecclesiasico .

A Provvidenza divina ella è ripiena di soavità, nè mai chiama alcuno ad uno stato, che nogli dia lo spirito, e la grazia necessaria per adempierne le obbligazioni. Ella affocia a Moisè parecchi perfonaggi per governare il fuo popolo, e ne partecipa subito del di lui spirito, della fapienza, e del suo lume. Lo spirito ecclefiastico è una participazione abbondante dello spirito di nostro Signore sommo Sacerdote. Quetto Spirito ci dà un alta stima del nostro stato, un affetto particolare pe le virtù, che a questo maggiormente convengono, un grande amore alle sue funzioni con la facilità di ben eseguirle. Esaminatevi un poco da questi segni, se in voi vi fia lo spirito ecclesiastico, e riconoscete i vostri mancamenti quantunque piccioli per emendarli.

Avete avuta in voi questa participazione dello Spirito di Gesti fommo Sacerdote, cosicche vi sia stata in voi la disposizione di sagrificare voi stessi continuamente, e dare come lui, i vostri sudori, til vostro sangue, e la vostra vita per la gloria del suo divin Padre, e per la salute

degli uomini?

Avete avuta tutta la stima, che ricerca la fua eccellenza, e la fua eminente fantità, riconoscendo il vostro stato come il più sublime, ed il più santo di tutti gli altri ftati, giudicandovi sommamente onorato, ringraziandolo mai sempre, e nulla più temendo, se non se di abusarvi di un tal

fa-

favo na

virt

tens geli

ria

un clin

1

qua

mu

to

ev

più

A

efer

di

Vol

te,

Itati

ricc

Ecc

tem

Sed.

ria

:01

che

2101

Fai

inf

de' Cherici, e Sacerdoti. 47 favore con una vita fenfuale, e mondana?

Avete nodrito un particolar affetto alle virtù, che a questo maggiormente appartengono, una Religione persetta, una Angelica purità, un zelo ardente per la gloria di Dio, e per la salute dell'anime, un amor sviscerato per la Chiesa, una inclinazione speziale per l'Orazione, per lo studio, e per la fatica?

Qual fu l'amore alle vostre funzioni, quale la stima in discorrerne, quale la premura per saperle ben esercitare? Siete stato pronto a praticare tanto le più abiette e vili negli occhi degli uomini, quanto le

più nobili e risplendenti?

ena

ad

e la

bli-

per-

lella

ec-

ante

Sa-

Ri-

ente

fun-

Esa-

n voi

fce-

ccio-

azio-

erdo-

posi-

men-

glo-

alute

cerca

anti-

il più

altri

rato,

iù re-

in tal

Avete avuto il buon defiderio di acquiftarle, imparandole con qualche premura, efercitandovi con affiduità, non ricufando di sommettervi a quelle difficoltà, che talvolta si trovano ne' principi, e non trascurando industria alcuna per farle facilmente, e con buona maniera? In fine siete voi stato alieno dallo spirito del mondo, cioè dall'amor de' piaceri, degli onori, e delle ricchezze, mentre lo spirito del mondo assolutamente è incompatibile con lo spirito Ecclessastico, dicendo l'Apostolo: Nos autem non spiritum bujus mundi accepimus, sed spiritum qui ex Deo est?

Mio Dio, non vi ha cosa più necessaria in tutti li stati, che averne lo spirito: ma questa necessità sembra ancor maggiore per lo stato Ecclesiastico, di quello che per gli altri, imperocchè non v'è alcun altro, che sia più santo, le di cui funzioni sieno più fisequenti, e le di cui obbligazioni sieno più dissicili a soddissarsi. Fatemi ben comprendere, o mio Dio, la infelicità, e la disgrazia di un Ecclesiassi

Biblioteca ad ufo co, ch' è privo di questo spirito, affinchè se mi ritrovo privo, faccia almeno tutti gli sforzi per ottenerlo, e nulla trascuri per conservarlo, onde con perfezione adempisca ad ogni mio dovere, fiechè non v' abbia mai a difgustare nemmen leggiermen-

# SOSOSOSOSOSOS MEDITAZIONE SECONDA PER II. DOPO PRANSO.

Sopra i peccati proprj.

Onfidera Anima mia, che questa meditazione è tutta fatta per te, e tu ben sai come stai innanzi a Dio, e quante ne hai fatte nel corso della tua vita. Vedetti che gran male è il peccato, l'aver offeso quella Bontà infinita; rivolgi dunque a re medesima lo sguardo, e senza discendere troppo al minuto, ma così in generale, guarda come chi dall' alto mira una gran pianura, fenza discernere in particolare cos' alcuna, guarda un poco la gran massa de' tuoi peccati commessi secondo l' età.

Tu forse cominciasti ad offender Dio prima ancor di ben conoscerlo, e dopo averlo conosciuto tuo Creatore, tuo amantiffimo Padre, tuo terribile Giudice, l'hai offeso peggio che mai. Che hai farto nella tua gioventu, anzi che non hai fatto Puoi ridire col Profeta: Inquinztæ funt via meæ omni tempore . Ho imbrattate co' mie

pec-

peco

te 1

le,

mia

And

fe ;

miei qua for lei

Nè le (

fita fa

der re q

le m i car Dio

e in

role

fte:

vaga

chio

fent.

anin

10,

mie

tani

ho

ftra

vina

fo,

ffri

piace

Perc

mie

Itiz

V

de' Cherici, e Sacerdoti. peccati tutte le case, dove abitava : tutte le strade, che ho passeggiate : le scuole, che ho frequentate ; le ville luoghi di mia ricreazione puzzano de' miei peccari. Anche de' miei peccari son lorde le Chie-se; anche ne' Sagramenti si accrebbero i miei peccati . În tempi più fanti di Pafqua, di Giubbilei ho peccato, e mi sono forse servito della occasione de' Giubbilei per commettere eccessi più enormi. Nè anche la Settimana fanta ho lasciato le occasioni de' peccati, ma le ho depofitate per ripigliarle. Mio Dio ! Che cosa è mai questa ? Se nato fossi per offendervi , non per servirvi , poreva io fare di peggio? Confesso innanzi a voi, che le mie iniquità si sono moltiplicate sopra i capelli del mio capo . Peccai si , mio Dio, peccavi nimis, pur troppo peccai con tanti pensieri vani , superbi , vendicativi , a me e impuri: pur troppo peccai con tante pae tu role risentite, doppie, equivoche, disonequan- ste: pur troppo peccai cogli occhi curiosi, vita. vagabondi, e immodelti: peccai con l'orecl'aver chio, con la gola, col tarro, con tutti i dun- sentimenti del corpo, e potenze dell' a di- anima : peccai con tante opere di scandain ge lo, e d'iniquità, con tante ommissioni de' mira miei doveri, ed obblighi ec. npat- Ve ne dimando perdono mio Dio, co-

nchè

rigli

per

mpifabmen-

NU

pec-

gran tanto offeso da me ne'vostri attributi. Vi ndo l'ho offesa Bontà divina, abusandomi di vostra misericordia infinita. Vi ho offesa di-Dio vina Immensità, peccando nel luogo stelpo a fo, dove eravate presente, e sotto ai voaman firi puriffimi occhi. Divina Pazienza coml'hai piacetevi di essere infinita, altrimenti io diso nel pero di mia salute per la moltiplicità di atto mie colpe. Vi chieggo perdono divina Giumi via stizia, mentre non mi sono curato de' vo-

o' miei Bibl. Cher. T. IV.

Rri gastighi. Perdono divina Onnipotenza, che ho tante volte con le mie iniquità strapazzato. Perdono divina Santità, cui ho fatto vedere tante immondezze.

Pensa, anima mia, se uno avesse satta a te la millesima parte delle osses, che facessi al tuo grande, buono, e creatore Iddio, l'avresti tu tollerato, senza sarne risentimento? E Iddio tanta pazienza con te? Per tanto tempo ti sopportò, e ti sopporta? Che risoluzione prendi?

#### oid of Links

Onfidera, anima mia, le circostanze de' tuoi peccati . Hai offeso il tuo Dio, dopo ranti benefizj, che si è compiaciuto di farti. Non è egli vero, che quando in cafa tua v'era l'abbondanza, godevi fanità perfetta, vivevi in età fiorita, in vece di fervirlo ed amarlo, vieppiù l' offendesti ? Non è egli vero, che dopo averti chiamato a fervirlo nello stato Ecclesiastico, di. chiarato per suo favorito ed amico, somministrati tanti mezzi per la propria santificazione, peccasti in faccia alle divine ispirazioni, ch' erano tante voci di Dio, che ii distoglievano dal peccato, peccasti contro Dio, contro la coscienza, contro la cognizione, ed il rimorfo del male, ch' eri per fare. Chi 'l crederebbe ? Peccasti non folo per fragilità, ma per profonda malizia, pensando, studiando, archittetando il modo di peccare. Quante volte un peccato non aspettava l'altro, e il primo chiamava il secondo, e il terzo con tanta facilità, come se il peccare fosse bevere un sorfo d'acqua : Bibisti iniquitatem, sicut aquam. Quaficche poi non bastassero i miei peccati, infegnai a tanti il peccare; ho indotti

tant le, to o bell ti n fode ghe l'ar

pe vol vei Di nev

van

che per più zati max fiete

Se a fulti com voli del med

Poco Iddi fteff mal

de'Cherici . e Sacerdoti.

tanti al peccare coll'efempio, colle paro. le, colle ommissioni. Non avrei mai ardito di subornare un servidore altrui a ribellarsi contro il proprio Padrone, e tanti ne ho distolti dal servire a Dio, e per soddisfare alle mie passioni, e colle lusinghe, e colle minacce non dubitai di rapir l'anime dal costato di Gestì, per metterle

in braccio al Demonio.

enlli-

à,

tta che

to-

far-

nza

e ti

de'

Dio . o di

1 ca-

nità

e di

sti?

ma-

di.

fomanti-

e il-, che

con

la co. ' eri

non mali. ndoll

ccato iama

acill

for auam.

pecca

dott allFinalmente fui s'imperversato nelle colpe e offese del mio Signore, che ho più volte giurato di far peccati, giurai di far vendetta, promettendo a Dio di offender Dio. Oh cecità incredibile in mente ragionevole! Come se poi i miei peccati fossero una bella cosa, quante volte me ne sono vantato nelle conversazioni, fingendo anche peccati, che non avea mai commessi . per parere uomo di spirito, di brio, e con più verità un maggior nemico, e disprezzatore di Dio?

Ah Dio mio, mio Dio Propitius esto mibi maximo peccatori. Non è egli vero, che fiete venuto al mondo per falvar i peccatori? Ecco che io sono il primo di tutti. Se avessi fatto la metà di questi gravi infulti al minimo della terra, non ardirei di comparirgli avanti. E come comparifco con volto franco al cospetto dell' Altissimo, del mio Creatore, e Redentore: Commissa mea pavesco, & ante te erubesco.

#### I I I I.

Onfidera, anima mia, la grande paziena za di Dio nel tollerarti, e discorri un poco teco steffa così: Oltre i benefizi, che Iddio continuamente mi ha fatto nel tempo stesso, in cui io stava peccando, da quanti mali egli mi preservò, che meritavano giu-

stamente li miei peccati. Meritai di perdere la sanità per tanti vizi, e voi mio Dio me l'avete conservata. Meritai di perdere i beni di fortuna cou tanto abuso, che ne seci, e voi mi avete sempre mantenuta l'abbondanza. Meritai di perdere la riputazione, con lasciar che si scoprisse qualche mio peccato vile, e vergognoso, e voi avete trovata maniera, che restassi al coperto per mantenermi l'onore. Abbiamo quasi fatto a gara: Voi mio Dio a farmi ogni sorta di bene, ed io a farvi con tanti oltraggi tutto il mal che potea.

Che altro mi resta pertanto dopo tanti peccati, senonche risolvermi ad abbracciare una vera penitenza, cioè convertirmi di cuore al mio Dio. Non basta nò la penitenza di voce, nè qualche tenerezza, che si fermi ne' sensi: debbo essere veramente mutato nell'intelletto, disingannato delle massime bugiarde del mondo, debbo essere cangiato nella volontà, svestito di tutti i massii affetti al piacere, all'ambizione, alla vendetta, amando, e facendo quel solo,

che piace a Dio.

Fui peccatore di piena malizia, e con perfetta cognizione del male, che operavo, e perche non metterò io altrettanta applicazione a fervire il mio Signore, quanta ne impiegai nell' offenderlo? Dopo tanta avidità in divorar peccati, perche non farò io da quì innanzi inflancabile nell' opere virtuofe, e nel cammino della perfezione Criftiana e Religiosa?

Ah mio Dio. I miei peccati, che sono senza numero, meritano un dolore eterno. I miei peccati, che sono sì gravi, meritano un dolore infinito. Piagnerò dunque questi peccati finchè io viva, e bramo di vivere per poterli piagnere, come si deve:

e quan-

eq

pec

Ah

Iera

glie

liat

La

Ch

inc

bor

ac

Ay

più

tem

tent

tant

tort

de i

Vi.

Y'1COT

pepe

de' Cherici, e Sacerdoti. e quando farò rentato a commettere nuovi peccati, mi ricorderò che ne ho fatti abbastanza : Peccavi nimis , Peccavi nimis . Ah mio Gestì, che tanti anni mi avete tollerato peccatore, e gran peccatore, accoglietemi ora contrito, e amaramente umiliato. Voi avete richiamato alla vita un Lazaro, benchè vi diceffero: Fam fætet : Chi di me è più fetido, più marcio, più incadaverito nel vizio? Deh per voltra bontà richiamatemi alla vita della grazia. a cui prometto di non morire mai più . Avete liberati tanti indemoniati, chi ha più spiriti maligni indosso di me ? Liberatemi, come liberaste la Maddalena penitenre, ve ne supplico dalla schiavitù di tanti Demonj, scioglietemi dalle dure ritorte de' miei vizj, delle mie passioni, onde non abbia più in avvenire ad offendervi. Dirovvi con S. Bernardo: Da mifericordiam misero, & poenitenti, qui tandiu pepercifi peccatori.

rde-

Dio

lere

ene

ab-

zio-

mio

rete

per

atto

orta

agg]

anti

cia-

i di

eni-

he fi

mu-

mas-

can-

ma-

alla

olo, con avo, pplianta anta n faopeeziofono no. ritanque o di eve: 11-

ento di tatte le pazioni y or sele appute

## LEZIONE SECONDA.

Sopra i peccati de' Cherici, e Sacerdoti.

A colpa morrale commessa dall' Uomo è sempre in sè stessa gravissima, perchè offesa, e disgusto di Dio, e ridonda in dispregio, e disonore dell' Altissimo; in persona però del Cherico del Sacerdote pesa mosto più, ed il Signore chiamasi as-sai più osseso ed ingiuriato. Osservatene le ragioni. Non è egli vero, che i Cherici e Sacerdoti sono stati chiamati, e assunti da Dio per effere suoi dimestici, ed intimi amici nella sua casa, che sono stati costituiti in terra per suoi legittimi Ministri, Amministratori confidenti del suo Patrimonio, dispensatori del suo preziosissimo Sangue ? Egli li ha dichiarati per suoi commensali, e gli fa ogni giorno sedere alla fua tavola, dando loro cotidianamente il suo Santissimo Corpo in cibo, ed il suo divinissimo Sangue in bevanda. Li guarda, e li stima come la pupilla dell' occhio suo. e gli dichiara come tanti Dei fulla terra e come suoi Legati presso gli Uomini.

Or presupposta questa verità, quale e quanto sarà mai il disgusto, che dà a Dio un Sacerdote, il quale essendo tanto suo familiare, ed intimo, l'ossendo con colpamortale, ch'è lo stesso che dire, lo disonora, lo dispreggia, calpesta la sua fantissima volontà, e si rivolge contro di lui a ferirlo a maltrattarlo? Che ingiuria gravissima, che iniquità enorme? Il delivita proditorio su maisempre ed è una scelleraggine, che meritò il biassimo, e l'abborrimento di tutte le nazioni: or tale appun-

0

to d

Pro utiq

mal

ni

ce,

lo.

far

dot

gno

tone

men

trad

pen

fto!

Tuo.

orre

hai

dall:

e f

Ver

20

vol vile

per

nier

com

Polo

tem

con

de' Cherici, e Sacerdoti. to è la colpa di un Ecclefiastico. Si inimicus meus, così egli se ne lamenta per il suo Profeta, maledixisset mibi, susinuissem utique. Che machini contro il suo Re un Uomo della plebe, quantunque fia gran male, non reca tanto cordoglio; ma che uno de' fuoi più cari, e favoriti gli machini la morte, questo è un delitto atroce, cui non v'ha lingua capace a spiegarlo. Ma quanto di gran lunga maggiore non sarà il peccato, il tradimento di un Sacerdote, che cerca di dar la morte al fuo Signore, che cotanto lo favori ? Disse Cristo a S. Brigida, che tali Sacerdoti, non fono suoi Sacerdoti, ma veri traditori, mentre co' peccati loro lo vendono, e lo tradiscono come Giuda.

otio.

mo.

per-

nda

in

lote

al-

ie le

ici ,

unti

nti-

co-

ftri,

mo-

Salle

om-

alla

e il

fuo

rda,

fuo,

rra ,

le e

Dio

fuo

olpa

difo-

ntis-

ui a

gra-

elitto

erag-

OTTI-

pun-

So che ancor tu inorridisci solo al pensare il barbaro tradimento dell' Apostolo infedele, il quale giunse a tradire il fuo Maestro, il suo caro Padre. Ma di grazia offerva quanto maggiore è la tua malizia. Una fol volta confumò Giuda l' orrendo tradimento, e tu quante volte lo hai tradito? Quante volte ti sei alzato dalla mensa dell' Altare, dopo esferti cibato delle carni di quell' immacolato Agnello, e sei andato a tradirlo, ad offenderlo? Vendè l'empio il suo Maestro per il prezzo di trenta monete d'argento; e tu quante volte per minor prezzo di questo, per un vile intereffuccio, per un gusto momentaneo, per un breve diletto, per un puntiglio da niente l'hai venduto, ed offeso? Appena commise l'esecrando attentato conobbe l' errore suo, e disse Peccavi, quantanque poscia disperò del perdono. Ma quanto tempo è, che tu stai sempre macchinando contro Dio, e non hai ancor detto con

C 4 and in rife.

risoluzione efficace Peccavi? Sarebbe dunque tempo ormai che ancor tu gridassi dal prosondo del cuore con speranza del perdono, Peccavi tradens sanguinem justum.

Cresce però vieppiù il peccato del Sacerdote per la somma ingratitudine, da cui viene accompagnato. Quanto più uno riceve grazie, doni, e benefizi, e a questi corrisponde con ingratitudine, tanto è di maggior peso, e più grave la sua colpa. Chi può mai rammentare le divine beneficenze dimostrate da Dio verso un Sacerdote? Egli lo ha sublimato sopra i Re della terra, lo ha esaltato sopra gli Angioli, l'ha reso simile nella dignità alla gran Vergine Madre Maria, gli concedette podestà sopra il suo Corpo, e Sangue, gli consegnò le chiavi del Paradiso, lo costituì in una dignità sì suprema, che maggiore non v'è in terra, rendendolo come un Dio terreno. Quando dunque egli pecca, e offende quel Dio, che si lo ha esaltato, quanto non cresce mai nel peso, e nella gravezza la fua colpa per cagione di questa ingratitudine! Disonorare si villanamente chi tanto lo ha onorato! Vilipendere, chi lo rese sì glorioso? Oltraggiare chi gli ha posto la corona in testa? Opprimere e calpestare chi lo elesse per suo amico, e confidente? Ah che non fi trova bilancia. che porti tanto peso, non v'è intelletto creato, che appieno capisca di tal colpa! Haccine reddis Domino Popule stulte, & insipiens? Questa è la moneta, con cui pagatti, e corrispondesti ai benefizi divini? Questo è l'onore che gli hai reso? Oh ingratitudine la più nera, e mostruosa, che rinvenire fi posta!

Finalmente aggiungete la maggior cognizione di Dio, e de' Sagrofanti Milteri,

che

che

Pop

più

cota

ferc

e f

Eb

COL

no

do

peo

Ch

per

e p

e l

feie

itro

mei

Luc

affir

e ]

con

acct

ben

gli

e i

pec

Mi

Leg

che

do

VO

CO

ed

de' Cherici, e Sacerdoti. che ha il Sacerdote sovra il rimanente del Popolo, e quindi raccogliete quanto fia più grave la fua colpa. Nò non ingiuria cotanto la Divina Maestà, chi pecca per ignoranza, quanto chi pecca per pura malizia. Fu gravissimo il peccato di Lucitero, perchè avea gran cognizione di Dio, e furono gravi molto i peccati del Popolo Ebreo, perchè essendo stati fatti degni di conoscere il vero Dio, e la gloria sua, nogli diédero quell'onore, che a lui fi doveva, ma l'oltraggiarono con offete, e peccati. Or che diremo delle colpe di un Cherico, di un Ministro di Dio, il quale per la unione, che passa tra lui, e Dio, e per ragion dell'uffizio che tiene, riceve da Dio maggiori, e più chiare cognizioni, e lo fa partecipe mediante la istruzione, e fcienza, che acquista per essere suo Ministro, de' suoi più occulti, e sublimi Mitterj, che nella fanta Scrittura, ne' Sagramenti racchiudonfi, chiamato da Cristo Lucerna accesa, e posta ful Candeliere affine d'illuminare, e partecipar il lume, e la cognizione di Dio agli altri ad esso comunicata? Può egli riperere: Incerta & occulta sapientia tua manifestati mihi; e ben lo sai quante volte hai fatto partecipi gli altri di questo lume , comunicasti ad altri la cognizione di Dio, hai dimostrato, e nelle prediche, e ne' Catechismi, e nelle private istruzioni ad altri la gravezza del peccato, istruendo or questo or quello ne' Misterj della Fede, nell'offervanza della Legge, nella fede, speranza, ed amoie, che deve il Cristiano avere verso Dio. E dopo turto questo lo hai offeso più, e più volte, e in mezzo a tanti lumi, a tante cognizioni hai dispreggiato la sua legge, ed hai conculcato quel Saugue stesso, che ofie-

un-

dal

per-

2.0

cer-

cui

ceve

cor-

di

lpa .

ene-

cer-

Re

oli,

ran

ode

gli

titui

iore

Dio

, е

ato,

ella

esta

ente

chi

i ha

e e

0, 0

cia,

etto

lpa!

19

pa-

ini?

Oh

che

gnb

terj,

he

Biblioteca ad uso

offerisci ogni giorno sull' Altare in espiazione de' peccati del mondo.

Altro dunque non resta, senonchè preghi istantemente il Signore, acciocchè ti accresca il lume, onde possi conoscere al vivo quanto gravi ed ingiuriose sieno stare a Dio le tue colpe, e che gli domandi la grazia di piagnerle di vero cuore, e farne condegna penitenza. Procura di concepire un fanto orrore alla colpa, con allontanarti dalle occasioni, e tagliare tutti i lacci, che ti tengono avvinto, cioè gli abiti cattivi, acciocche non ti avvenga di dover un giorno provare quanto orrenda sarà la pena laggiù nell'inferno corrispondente alla gravezza delle tue colpe, perchè starei perdire, che un Inferno è poco per punire i peccati di un Sacerdote ..

## SOSOSOSOSOSOS ESAMESECONDO.

Sopra la Tonfura Chericale ..

A Tonfura, che per mano del Vescovo avete ricevuta, fu un atto quasi simile alla Professione Religiosa, e siccome questi fogliono rinovare ogni anno i loro vori, così non farà fuor di proposito che ancor voi rinovate la vostra profession Chericale. Questo è un mezzo suggerito da' Santi per riparare i difetti della prima professione gia fatta, e per stabilirsi nello spirito della propria Vocazione.

Esaminate un poco dalle disposizioni. con cui avete presa la Tonsura; da quelle, che avete avuto dopo di averla ricevuta; e da quelle, che avere ancora presentemen-

te,

vof

na

ch'

Vi (

bed

fan

e 1

e: a

mar

fari

mon

ave

avi cle

li Ve

hun

har fem

fan

da

in

no

ve

re

011

A

de' Cherici, e Sacerdoti. 59 te, quanto importi rinovare ogni anno la vostra profession Chericale.

Avete voi ricevuta la Tonfura senz'alcuna preparazione, senza sapere ancora ciò, ch' ella fosse, o senza esaminare se Iddio

vi chiamava?

oia-

ac-

al

ila

rne

pire

arti che

vi.

rno

giù

zza

che-

di

50

0 ..

VO.

ile

efti

ni,

COL

le .

per'

ne.

lla.

11 9,

el--

a;

en:

Vi siete voi presentato soltanto per obbedire a vostri parenti, per sgravare la famiglia, per vivere con maggior comodo, e libertà, piuttostochè per servire a Dio,

e alla fua Chiefa?

Vi fiete voi impegnato con questa dannata oppinione, ch'egli è sempre bene il farsi ordinare colla prima Tonsura, perchè ella è una cosa, che non può nuocere nel mondo, e che all'occasione può servire per aver un qualche Benesizio?

Dopo di effere stato ordinato, avete avuta sovente difficoltà a comparire Ecclesiastico, e quindi schivato di portarne li segni esteriori, cioè la Tonsura, e la

Vefte?

Avete avuta vergogna di praticarne le funzioni, principalmente quelle che non hanno troppo del grande, e che vi fono

fembrate troppo dimeffe?

Avete quindi vissuro di una maniera più fanta, più edificativa, più disimpegnata dal mondo, da' suoi divertimenti, dalle sue pompe, secondo l'obbligo che la

Chiefa impone agli Ecclesiastici?

Non è egli vero, che fino al presente non ne foste ancora ben convinto di questa verità, cioè che fiete obbligato di condurre una vita più persetta dei secolari, e che corrisponda alla sublime santità del vostro stato?

In vece di prender piacere, ed aver per onore l'efercitarvi nelle vostre funzioni ancorchè basse e vili agli occhi del secolo,

6 no

60 Biblioteca ad ufo

non vi formate una materia di pena, e di confusione secreta, bramando nell'intimo del cuore il momento l'occasione per poter-

G

dell

ziat.

gaft

e un

ma c

ribil mort La razio ricch Impi neg( Vita mon conf dabil mom vita me : o in alber Potr:

feue dispensare?

Finalmente non conviene confessare, che sperimentate mai sempre diverse debolezze, le quali vi debbono sar temere, che tutti li vostri propositi non sieno di lunga durata, e che vi trovate in un gran pericolo di riassumere ben presto lo spirito mondano, e di perdere quello della vostra

vocazione?

Mio Dio, quanto mai di buon cuore io mi risolvo di rinnovare ogni anno la mia prosessione, che seci nel ricevere la Tontura, mercecchè ella mi apre l'incontro di protestarvi sempre di nuovo, che non voglio che voi per mia eredirà! Sì mio Dio. Iesono tutto vostro, nè desidero altro che voi, ve lo protesto risoluramente, cosicchè in tutti li giorni della mia vita non lascierà di ripetere: Dominus pars bereditais mee, calicis mei, tu es qui restitues bereditatem, meam miki.



GIOR-

e di

che

ze,

nga eririto ftra

mia ondi

olio

Ie.

7019

in

erà

e 2 9

ta-

## GIORNO TERZO.

# MEDITAZIONE PRIMA PER LA MATTINA.

Sopra la Morte.

I.

Onfidera Anima mia, che non v'è cosa nè più certa, nè più inevitabile della Morte. La Sentenza è già pronunziata, che tutti abbiamo a morire. E' un gastigo, da cui nessumo può sottrarsi, ed è una legge generale, in cui io sono pure compreso. Bisogna morire : parola terribile ma con tutto ciò quello, ch'è di più terribile nella morte, non è precisamente la morte stessa, sono le sue conseguenze.

La morte in sè stessa è una intiera separazione da tutte le cose del mondo, dallericchezze, dagli onori, da' piaceri, dagl' impieghi, da' parenti dagli amici, da" negozi, da tutto ciò in fomma, che fa la vita remporale dell' Uomo. Ma ciò poco monta, quando non vi foffero le di lei conseguenze. Queste la rendono formidabile, perchè sono eterne, imperocchè il momento, che farà per me il fine di questa vita presente, sarà nel punto stesso per me il principio di una eternità, o beata, o infelice. Nella parte, in cui caderà l' albero, ivi restera; e nell'istante che fa potrà dire di me con verità, egli è morto, fi poBiblioteca ad ufo

fi potrà foggiugnere colla stessa certezza; Ecco la sua sorte decisa avanti a Dio, eccolo per sempre o predestinato, o reprobo.

Quello, che deve ancora raddoppiare il mio spavento si è, che io non so quando abbia a farsi la formidabile decisione del. la mia sorte, perchè non so quando debba morire. Non vi è giorno ora, e momento, che non possa essere l'ultimo per me, momento da cui dipende o l'effere lalvo per sempre, o perduto senza rimedio .. Ora che ho io fatto fino al presente per dispormi alla morte, e che faccio anche in questo punto? Son io attualmente in istato di morire, e vorrei attualmente morire nello stato in cui sono? Che mi risponde la coscienza? Che mi rinfaccia? Ah che mi fa tremare, se questo fosse il punto della mia morte. Debbo dunque appigliarmi a merter in ordine le cose dell'anima mia, e prendere senza indugio tutte le necessarie misure. Se conosco la importanza di benmorire, nè fo in qual ora abbia a morire, perchè non mi metto in quelle disposizioni, che sono necessarie a ben morire?

#### Procherge day In Eo Hesb , extended

Onfidera, Anima mia, che la morte de'peca catori fecondo la espressione dello Spinito Santo non folo è cattiva, ma pessima. Pessima per la perturbazione, che gli agita, pessima per la disperazione della Divina. Misericordia, pessima per le sorprese della morte, e sommamente pessima per la impenirenza, nella quale muojono. Ora la morte di un Ecclesiastico dopo una vita imperfetta, e negligente non ha ella a proporzione tutti questi caratteri?

Che

Che

non era

to. I van

ferf

lo 1 ide

ave

app

perc

lerv men

li.

le !

ven

late

man

tare dive torr

ven pira

feri

gli.

una

che

Hon

cato

ch, e

ha (

de' Cherici, e Sacerdoti.

a;

10 ,

0.

il

do

eb-

no-

per

al-

10 01

per

in

fta.

ire

nde

che

ni a

a, e

arie

ben.

ire,

zio--

pec-

Spi-

ma.

gita

vina.

ella

im-

12

aim-

por-

Che fondamento di perturbazione per une Cherico, Sacerdore in punto di morte il non aver fatto quafi cos'alcuna di ciò, cui era obbligato dal fuo dovere? Effere viffuto nello stato Ecclesiastico senza punto avvanzarsi nella strada della perfezione? Esfersi separato dal mondo, e nullameno nel sine de' giorni suoi ritrovarsi sì vacuo dello spirito di Dio, e tanto pieno delle idee, e dello spirito del mondo, come se avesse passara la fua vita col mondo?

Averà egli ricorso a Dio. Ma questo appunto vieppiù lo conturba, e lo agita, perche la con quanta dapoccaggine lo ha fervito. Mille peccati gli vengono alla mente, cui prima battezzava per scrupoli. Mille dubbj da lui prima disprezzati gli lacerano il cuore, e fe tutto ciò non se gli presenta in particolare, presentasi in generale con una confusione, che lo spaventa, ed estremamente lo imbarazza. Tutto gli diviene fosperto, le sue Confessioni pailate, le sue Comunioni, le corrispondenze mantenute, i suoi ministeri praticati all'Altare, fulla Cattedra, le conversazioni, i divertimenti, le sue ommissioni, tutto gli torna al pensiero, e di tutto trema e paventa. Se avviene, che talun procuri d'ilpirargli confidenza in Dio, e nella lua mifericordia, non-fa come concepirla, perche gli resta sempre nell' anima una oscurità, una incertezza, una rimembranza di lue obbligazioni, e un rimprovero di lue tralgressioni, un timore de' divini giudizi, che lo mette in consternazione; cosicche le non giugne fino alla disperazione de' peccatori del fecolo, il r ggio di speranza ch'egli conserva, è molto debole, e non ha quasi forza per sollevarlo.

Oh quanto sono incomprensibili i divinii

Biblioteca ad ula gindizi! Che fia di te Anima mia, fe fi avvicinasse la morte? Saresti tu forse soggetta a sì terribile, e pessima morte? Quanti Ecclefiastici simili a te non sono morti nella loro rilaffatezza, nella lor tiepidezza, ne' loro abiti cattivi, e pericolosissime disposizioni di mente, e di cuore? Quanti ancora avendo in tempo di morte tutto il comodo di ravvedersi, e di munirsi co' Sagramenti della Chiefa, fi fono veduti riceverli per l'ultima volta colla stessa indisserenza, e freddezza, che avevano avuta nel corfo della lor vita! Ah che se non mi emendo, ma continuo a vivere come feci per lo passaro, assolutamente verrà a verificarfi quella maffima generale, e vera che come si è vissuro, così si muore. Come vivo? Come voglio vivere in avvenire? Ecco la maniera, della quale io mori-

luo

glo

del

agl

ja !

mo

al

la

Sag

per

Se

tice

fru

do

un dif

lui zio

pre (

le,

ran

me

Sì

D

fai

am

AI

re

ter

#### s space of appear, La Limit Dank of part

Onfidera, Anima mia, che quanto la morte de' peccatori è pessima, tanto la Scrittura insegna, che la morte de' Giuffi è preziosa avanti a Dio. Preziosa, perchè muojono senza verun attacco, e senza dispiacere. Preziosa, perchè muojono in una considenza piena di consolazione, e di dolcezza. Preziosa, perchè nell' esercizio delle più eccellenti virtù. Preziosa, perchè muojono nella grazia di Dio, e col dono inestimabile della perseveranza. Tale sarà la morte di un Ecclesiastico servente, e sedele. Egli ravvisa la morte come il fine delle sue pene, e il principio di sua felicità, e la considera come un passaggio dal

de' Cherici, e Sacerdoti. 63

Di che può mai egli temere? Se data la gloria di tutto a Dio, fi vede arricchito de' tesori, e de' meriti acquistati nel cosso della sua vita. Tutti si uniscono innanzò agli occhi suoi, e lo colmano di una gio-ja interiore, che gli miriga i dolori della morte. Tutti li suoi pensieri sono rivolti al Cielo, a cui egli aspira, e Iddio con la quiete interna gli dà anticiparamente un faggio di quella felicità eterna, che lo aspetta

a fi

Og-

an-

orti

e7:-

me

o il

Sa-

ice-

iffenel

mi

feci

eri-

a,

Co-

eni-

ori-

0 3

anto

pel'-

enza

o in

edi

cizio

rchè

ono

fara

e fe-

fine

feli-

o dal

Che unione non passa tra sui, e Dio ? Se istruito di buon ora nell'esercizio pratico delle virtà, raccoglie allora tutto il frutto delle sue fatiche. Benchè moribondo, e ridotto dalla violenza del male ad un'estrema fiacchezza, non ha punto di dissipatolità di alzarsi a Dio, di fagriscarsi a lui, e di fargli un intiero e grato fagristizio della sua vira. Per poco che se gli parli di Dio, il suo cuore ad un tratto

prende fuoco, e s'infiamma.

Con una grazia in fine superiore a tutte le grazie muore nella perseveranza sinale, ch'è la consumazione di sua perseveranza, e della sua costanza nell'adempimento persetto di tutti li suoi doveri. Così muore amico di Dio, fra le braccia di Dio, nel seno di Dio, in cui va a riposarsi l'anima sua. Anima per ben tre volte beata, mercecchè vedendo, godendo, e amando il suo Dio, viverà in eterno cogli Angioli, e Santi, a benedire, a glorificare l'eterno vivente Iddio ne' secoli de' secoli.

Dimmi un poco anima mia, vi è forse tempo da prendere per deliberare quale di queste due morti devi tu desiderare, e scegliere? Eppure tale è la mia miseria, o Biblioteca ad ufo

mio Dio, che bramo una fanta morte, e ve la domando, ma non per questo mi rifolvo a menare una fanta vita. Eppure bifogna volere l'uno, e l'altro insieme, altrimenti secondo l'ordinaria vostra provvidenza voi non concedete l'uno senza l'altro, ed è una solenne pazzia il promettersi una morte da giusto, e non vivere

una vita da giusto.

Fatemi comprendere il pericolo, a cui mi fono esposto di morir malamente con una vita si languida, e fredda nel vostro servizio. Temo, è vero, la morre, ma perchè amo la vita, ma questo timore è puramente naturale, ma non cristiano, e religioso. Non così temevano i vostri Santi la morte, nè questo è il timore, che debbo averne. Poco m'importa il vivere l'unico solo che m' importa infinitamente è il ben vivere, e morire da buon Ecclefiastico. Quello, che io dunque debbo temere, sono le terribili conseguenze della morre, affine di prevenirle. Felice l'Anima mia, fe mai si fcorderà di questo fanto timore, con qual. attenzione, e vigilanza continua non anderà ella passando i suoi giorni nell'accrescimento delle virtà, nell' odio di sè steffa, nell'amore di Dio! Piaccia alla vostra milericordia, infonderlo nel mio spirito, e radicarlo con la vostra grazia, onde abbia a coglierne il frutto nell'ora della mia morte, acciocchè sia preziosa nel woltro divino cospetto: Pretiosa in conspectu Domini mors Sanctorum eius.

te t

ftra

te c

fta

to,

Med

mi

gli

ved

Lo

la

mer

rà

trui

fi p

Uo

fing

cuc

ade

che

tic

par

Pol

nè vo ch

ri-

alvi-

al-

et-

cui

con

tro

pu-

re-

111-

che

e .

e è

co.

ono

ine

ifi

an-

re-

el-

VO-

pi-

011-

lel-

ET W

# LEZIONE PRIMA

Sopra la Morte.

TOn occorre che ci lufinghiamo , la morte è certa, dev' ella infallibilmente venire. L'avete mai veduta in casa vostra, oppure in casa d'altri? Sieh? Sappiate che ancor voi dovete passare per questa strada. L'avete veduto giacere nel letto, aggravato dal male, e disperato da' Medici? L'avere veduto ricevere gli ultimi Sagramenti, e col cereo benedetto fargli la raccomandazione dell' Anima? Lo vedeste entrar in agonia, perdere i sensi. incadaverirsi, e fino spirare l'ultimo fiato? Lo vedeste collocaro sulla Barra portar alla Chiefa, racchiuso nel sepolero, e dimenticato da ognuno? Altrettanto accade. rà a voi. Morrete, farete portato fulle altrui spalle, sarete sepellito, e ben presto. si perderà di voi ogni memoria presso gli Uomini, come se non foste mai nato. Difingannatevi una volta, ed imprimetevi nel cuore questa verità, che frappoco non vi farà più per voi alcuna di queste cose, che adesso tanto stimate, amare, e cercate. A. che tanto affannarvi, e co' pensieri, e con l'opere per le cose terrene, e si poco affatticarvi per la vostra salute eterna?

Se dunque la morte è certa, dovete apparecchiarvi di proposito a riceverla. Non potrete dire alla morte, che aspetti un poco, che tardi un giorno, un'ora. Ella non tarda, quando viene punto non vuole aspettare, vuole udienza subito da chichessia, nè la perdona a nessuno. Sicche dunque volete voi portarvi alla morte con apparecchio, o senza apparecchio? Senz' apparecchio,

chio nò: ma quando vorrete farlo? Allora? Non è quello il tempo, e farete ogni cosa malamente. Dunque conviene apparecchiarsi fubito con metter l'anima vostra nelle mani di un saggio, e pio Direttore, con aggiustar le partite della coscienza, con stabilire la frequenza de' Sagramenti, la lezione delle Vite de' Santi, di qualche libro spirituale opportuno al vostro biso-

gno.

Quanto è certa la morte, altrettanto ella è incerra, nè si sa, nè puossi sapere quando ella possa venire, se di giorno, o di notte, se nella gioventi, oppur nella vecchiaja. Il Divin Redentore ci attesta, che verrà a guisa di un ladro, il quale viene a spogliar la casa in quell'ora appunto, in cui il Padrone meno vi penfa. In quel tempo appunto, in cui meno vi pensarete, vi coglierà la morte: laonde potere dire con verità: Non fo, se morirò giovane, o vecchio, in viaggio, oppur in cafa, in quest'anno, oppur in questo mese, di malattia, oppur di fulmine. E chi mai può saperlo? Talvolta l'avrete veduta mandar innanzi qualche ambasciata di malartia. talvolta fenz' altre cerimonie presentarsi nell' età più fiorita, nel più bello delle ferrune, nel colmo degli onori, in tempi importunissimi alla casa, allo stato; eppure convenne bere l'amaro calice, e trangugiarlo per forza fino all'ultima goccia.

Qual conseguenza dovete trarre a vostro vantaggio da questa verità, cioè, che la morte può venire, come, equando, e dov' ella vuole? Dunque debbo effere sempre apparecchiato. E se non vi siete, come potete metter il piè suori di casa, se potete dare l'ultimo passo? Come accostar la mano alla boccaper prendere cibo, se po-

tere

tete

terv

Der 1

qui &

uno

me :

Uon un (

fi a

in c

lo in

fonc

re.

Soc

ma

di v

ne fo

Qua

di 1

poc

crud

cede

TO.

Moff

mala frequ

ci?

fimu

l'infe

cogl

il te

peni

Vita

un

nire

corre

veni

Perc

10, 1

de' Cherici, e Sacerdoti.

tete mangiar l'ultimo boccone? Come mettervi a letto, e dormire, se quello può esser per voi l'ultimo sonno? E' cosa orrenda, dice qui S. Bernardo, vivere un sol momento in uno stato, in cui non vorrei morire! Come mai, Dio immortale e grande! può un Uomo dirò sol ragionevole, un Cristiano, un Cherico, un Ministro di Dio cimentarsi a peccare, sapendo che nel tempo stesso, in cui pecca, può morire, e morire non solo in peccato, ma morire peccando, come sono morsi tanti nell'atto stesso come sono come sono morsi tanti nell'atto stesso come sono come son

110=

gni

pa-

tia

re,

a ,

nti,

che

elpere

, 0

ella

ta,

ale

ap-

la.

vi

po-

rirò

in

efe,

mai

an-

tia,

nel-

Till-

or-

011-

rlo

Aro

la

OV'

pre

po-

tete

ma-

po-

So che puoi rispondermi, Son giovane: ma la morte viene forse solamente per via di vecchiaja? Sono forte, ma la morte viene forse solamente per via di debolezza? Quanti, e quanti di ottima costituzione, di buon temperamento si sono veduti in pochi tratti di male foccombere alla falce crudele della morte? Ma via voglio concedervi, che abbiate a morire sul vostro letto. Quante infermità tolgono sulle prime mosse o la favella, o la ragione? Quante malattie sono ingannatrici, e sono le più frequenti, che non si conoscono dai Medici? Quante volte i Medici stessi vanno dilfimulando, e tacciono per non contriftar l'infermo, e la famiglia? Da tutto ciò raccogliete questa vera massima, che se tutto il tempo di vostra vita lo impiegaste in penfar alla morre, e ad apparecchia vi, la vita ancor di cent' anni sarebbe corta per un penfiero così importante, e per prevenire tutti quegli accidenti, che possono occorrere.

Questa morte ch' è certa, perchè ha da venire, voglia, o non voglia, ed è incerta, perchè non si sa il tempo, l'ora, il momento, in cui possa venire, ella altresì è unica:

Biblioteca ad uso questo è il più terribile della morte, perchè facendosi una fol volta, se una sol volta va male, va male per sempre . Perijsse semel æternum est. Se la morte fosse una Comedia, che si prova più, e più volte, e poco importa, se la prova riesce ma. le , perchè v'è tempo ad emendar l'errore, sarebbe degno di qualche scusa, chi vivendo in peccato nulla pensasse alla morte. Ma ditemi, se il ciel vi salvi, potete voi forse morir per prova una volta, e riserbarvi un' altra volta a morir daddovero? Avete voi forse due anime, cosicche posfiare mandar avanti un' anima a tentar quel passo, e ritenerne un'altra, per farlo con ficurezza? No no una sola è la morte, e perciò farà sempre ardito, e temerario ogni rischio di morir male una volta , e perdere quella fol' anima, che una fol volta perduta, è perduta per tutta la eternità. Oh momento terribile, spaventoso momento!

Da tutto questo credo che ben possiate inserire, quanto necessario sia cominciar da questo punto a prepararsi con diligenza alla morte, a fare adesso in vita abiti buoni di virtù: non contentarsi solamente di virevere in grazia di Dio, nè mai star un sol momento in peccato mortale, ma fare abitualmente con l'esercizio continuo di opere buone una tal vita, che v'abbia a somministrare una ben giusta speranza di morir bene. Tenterà il demonio, il mondo, la carne di togliervi dalla mente, dal cuore un sì santo pensiero, una risoluzione sì necessaria, ma ristettete ogni giorno di grazia, che Perisse semel, eternum est.

ESA-

Sopr

CI

cui a

così

tura

avve

male

ftro,

qual

E

dorn

voll

lo n

graz

[ervi

Iti p

dorn

nel

lo d

ne,

no,

disf

prel

egli

gior

dopo

mai

men Nel voi per-

vol-

vol-

ma.

ore,

rte .

voi

ifer-

rero?

pof-

ntar

arlo

orte,

ario

, €

VOI-

erni-

mo-

Mate

ar da

aal-

moni

li vi-

1 101

abi-

opere

mmi-

morir

cuore

ne si

igra

A-

# ESAME PRIMO

Sopra alcuni sentimenti, e disposizioni per mettersi a letto, e dormire Cristianamente.

Siccome Gesà Cristo è di tutte le nostre azioni un persettissimo Esemplare, da cui dobbiamo prender norma, ed imitarlo, così dovendo noi praticare per legge di natura l'azione del sonno, acciocche non ci avvenga di esercitarla senza frutto, e animalescamente, sarà di mestieri che ne veggiamo prima l'esempio in Gesì nostro Maestro, e quindi possiamo ad esaminare con quali disposizioni prendiamo il sonno.

Egli è certo, che nostro Signore si addormentò come noi , prese egli il sonno come noi, e tuttochè foss' egli vero Dio, volle affoggettarfi al fonno per fantificarlo nella sua Persona, e per meritarci la grazia di fantificare il nostro. In oltre ofserviamolo, come si spogla delle sue veiti per distendersi sopra la Croce, per addormentarsi nella morte, e per riposarsi nel sepolero. Oh quanto il suo amore verso di noi comparisce rilucente nella elezione, che fa di un tal riposo, di questo sonno, di questo letto! Ecco com'egli soddisfece per il riposo sensuale, che abbiamo preso sovente nelle creature; ecco com' egli ci meritò la grazia di poter tutti i giorni prendere fantamente un pò di ripofo dopo la nostra fatica. Benedetto fia egli n ai sempre per tante misericordie infinite,

Ora esaminate un poco con quali sentimenti, e disposizioni vi siete posto a letto. Nello spogliarvi delle vesti, si accese in voi un gran desiderio di spogliarvi dell'

Uo-

Biblioteca ad uso

Uomo vecchio, di voi stesso, de' vostri artacchi, per onorare lo spogliamento di Gesù nella sua passione, e la privazione di ogni cosa, ch'egli sosserse nel tempo di

fua vita per vostro amore?

Vi fiere confiderato come peccatore, che non merita di avere vettimento alcuno, dopo di aver perduta la vefte della innocenza con maggior facilità di quella, con cui ogni giorno vi fpogliate delle vefti, che cuoprono il voftro corpo?

Quando vi fiete posto a letto, l'avete fatto per onorare Cristo-Gesù, il quale fece questa stessa azione, e per rendere un omaggio ai Misteri della sua morre, e del-

la sua sepoltura?

Avete confiderato il vostro letto come il vostro sepolero, le vostre lenzuola come il vostro sudario, il sonno come la immagine della morte?

Con questa idea avete procurato di entrare in que'stessi sentimenti, co quali vorreste trovarvi nell'ultimo momento di vo-

ftra vita?

Avere accettata la morte, e lo stato, a cui sarete ridotto nel sepolero, separandovi in ispirito dal mondo, e desiderando, che il mondo si separi talmente da voi, che più non vi consideri, vi abborrisca, e intieramente di voi si scordi?

Standovene in letto, e prima di prender fonno, avete offerto il vostro riposo a Dio in unione di quello, cui egli prese vivendo fra noi, donandovi a lui per en-

trare nelle sue stesse disposizioni?

Siete entrato in quell'abbandono, ch' egli fece del suo spirito al suo Padre, dicendo di cuore ciò, ch'egli disse morendo: In manus tuas, Domine, commendo spiritum meum?

Ave-

noi

per

1

pre

di

pot

ora

triz

dat

ten

feg

acq

Ara

ult

mu

100

cia

pre

di 1

fon

DO

con

Die

Sai

gio

mi

eter

in

J

de' Cherici, e Sacerdoti.

Avete feguito il configlio de' Santi, di non prender mai fonno fenza qualche buon penfiero, affine di non averne che de'buoni

nello svegliarvi?

Atri

o di

one

di di

che

no.

1110-

COH

Mi,

vete

uale

e un

del-

ome

ome

im-

en-

VOI-

VQ-

ato,

ran-

ndo,

voi,

a, e

nder

so a

prefe

e11-

ch', dindo: ritum Nello spogliarvi vi risplendette mai sempre la modestia, la verecondia, sapendo di essere alla Divina presenza? Vi siete posto a letto senza premettere la sera l'orazione, senz'aver fatto un atto di contrizione di tutti li vostri peccati, senz'aver dato qualche testimonio a Dio percuotendovi il petto, o baciando la terra, segnandovi, e benedicendo in letto, con l'acqua santa, per munirvi contro le tentazioni del nemico in tempo di notte?

Finalmente effendo in letto, l'ultima voftra azione, l'ultima vostra parola, l' ultimo vostro sospiro su per Gesù, pronunziando il suo santissimo nome, e quello di Maria, abbandonandovi fra le sue braccia per addormentarvi nel suo seno, e

prendere in effi il vostro riposo?

Mio Dio, quando considero, che il terzo di mia vita si consuma nel letto, riconosco bene di qual' importanza sa il prender sono si considerabile, mettendomi a dormire come una bestia. Fatemi partecipe, mio Dio, delle disposizioni che hanno avute i Santi nel sar questa ultima azione della giornata, affinchè questo riposo temporale mi serva per giugnere un giorno a quell' eterno riposo, cui i vostri Eletti goderanno in voi per tutta la eternità.

Bibliot. Cherici T.IV.

M

# MEDITAZIONE SECONDA

# PER IL DOPO PRANSO.

Del Giudizio di Dio.

polyational classical interest of the state of the contract of

Confidera, Anima mia, che dopo la morte fegue il Giudizio di Dio, cioè nello stesso momento, in cui ti separerai dal corpo, dovrai comparire avanti il Divin Tribunale, e presentarti a Cristo Gesù tuo Giudice. Per far questo, non è di mestieri che facci un lungo cammino, nè ti trasporti molto lontano: in qualunque parte morirai, Iddio fi farà subito ritrova. re per esercitarvi la sua suprema Giustizia. perch'egli è dappertutto, e opera dappertutto egualmente colla stessa possanza . In quel punto sarai circondara dalla Maestà di Dio, ed ella imprimerà in te una viva idea di fua grandezza. Che farai Anima mia a questo passo ? In vano penserai di fuggire dalla presenza del tuo Signore, egli ti terrà nelle sue mani, perchè qualunque volta fi cada nelle mani del Dio vivente, non se ne può più uscire. Ecco il Tribu. nale alzato, ove non vi intervengono che foli tre Perfonaggi, il Demonio, l'Angelo, e Cristo; il Demonio per accusarti, l'Angelo per difenderti, Cristo per giudicarti. Poni attento l'orecchio della mente, e del cuore alla gran verità, e comincia da questo punto a temere, a sospirare.

Ascolta pertanto ciò che ti oppone il Demonio. S. Agostino è di parere, che il primo libro, che ci aprirà in faccia il De-

116

ri

al

de

m

mi

ca

p

V

no

M

A

m

Vi

0

i

91

ca

ta

ta

m

fa

de' Cherici, e Sacerdoti. 75 monio, sarà quello del Battesimo, rinfacciando a ciascheduno le proteste, che sece nel battezzarsi. Nel primo ingresso, dirà il maligno avversario, che tu facesti nella Chiefa, prefentate ti furono tre folenni rinunzie. Rinunzj tu al mondo, al fenfo, al demonio? E per bocca del tuo Padrino rispondesti di sì, con dir prontamente Abrenuntio. Or dimmi adesso, come, e quando mai offervasti tu queste Rinunzie? Il mondo fu l'idolo tuo , se ne seguitasti le leggi, le idee, le massime, cercando in tutto di piacergli, e di servirlo. Il bel rinunziare, che hai fatto al fenfo, ed alla carne, compiacendo la tua gola, il tuo corpo, con fare una vita più d'animale, che da Uomo, non che da Cristiano! Nell'età fanciullesca non ammettesti il vizio prima ancor di conoscerlo? Nella tua gioventù qual corvo immondo non ti sei pasciuto di laidezze? Nell' età più matura non crebbero cogli anni gli attacchi, le paffioni, i vizj, e le più fordide, e abbominevoli inclinazioni?

la

ioè

rai

Di-

Ge-

nè

va.

zia.

rut-

In

riva

ima

i di

egli

que

110,

ibu-

che

elo,

An-

rti.

del

que-

ne il

ne il

De-

A me ancora rinunziasti. Non è così ? Mentitore. Ti torni in gola cotesto tuo Abrenuntio. Se mi avesti giurata tutta la maggior fedeltà, non mi potevi meglio servire di quello, che hai fatto. Rispondi. Qual fu quel pensiero cattivo, che messoti in capo, prontamente lo discacciasti? A qual tentazione hai tu resistito? Qual occasione hai tu tralasciato? Ti facesti pur schiavo ad ogni mio cenno? Ti tuggeri di tacer quel peccato in Confessione, e tu lo tacesti; di non perdonar quella ingiuria. anzi di farne vendetta, e tu mi obbeditti. Che più! Non fei tu stato un altro Demonio con i tuoi scandali, infegnando co' fatti, colle parole la malizia a chi nem-

2 meno

fia mio per la reità di sue colpe.

Anima mia, che potrai rispondere in tuadifesa? Ora rispondi al Demonio, e procura con tutto lo sforzo di smentirlo, con dimandare a Dio umilmente perdono, e farne presto vera penitenza de' tuoi peccati. Juste Judex ultionis, donum fac remisfionis, ante diem rationis.

#### T T.

Onfidera, Anima mia, che il tuo buon Angelo Custode comparirà con un picciolo libro di opere buone in mano . ma che alla vista del gran processo recitato dal Demonio, non saprà che dire. Anzi immaginati, che in quel punto costretto dal Divino Giudice a prendere le sue parti, non potrà più difenderti, ma folo accusarti. Ti accuserà di tanti lumi, e ispirazioni, che da Dio ti ottenne; di tanti ajuti, ch' egli stesso ti diede, liberandoti 'da' pericoli di perder la vita, quando forse eri in istato di perdere con la vita temporale ancor la eterna; di tanti rimorfi : e timori istillari o prima del peccato, o dopo la colpa; ma che tu ingrato facesti sempre il sordo alle sue voci, e quanto più egli adempiva l'obbligo suo d'illuminarti, difenderti, e custodiri, tu tanto più indurasti il cuore, volendo vivere a modo tuo a seconda delle tue passioni.

Come testimonio di veduta non potrà far a meno di non accusarti di tante irriverenze, e scandali commessi nelle Chiese, del poco frutto raccolto dai Sagramenti, dalla Parola di Dio, della immodestia degli

00

fe

di

ju

ef

Di m

ef

D

n

e

32

al

to

ta

al

an

ar

n

fi

Ve

Q

na

av

fp]

occhi, della lingua, della violazion delle feste, e della profanazione del nome santo di Dio, sicchè impegnato ancor egli per la gloria di Dio, dirà: Exurge Deus, &

judica causam tuam.

a.

12.

0-

on e

a-

011

ın

9

a-

11-

et-

THE

olo

if-

nta

oti

or-

m-

11 ;

, 0

esti

più

rti,

du-

tuo

far

en-

del

alla

egli

Ah che quanto hai meditato fin ora, è un nulla rispetto all' esatto, e minuto esame che si farà di te in quel gran giorno! Vedrò in qualità di Cristiano, e di Ecclesiattico chiamato alla perfezione, quanti obblighi io aveva, de'quali mi farà domandato conto, quante opere le più divote non faranno esenti da questa ricerca; la minor imperfezione, che vi sarà introdotta, farà scoperta dall'occhio di Dio. Quel Divin Giudice dal primo istante del mio essere non avendomi mai perduto di vista, nè essendo soggetto ad alcuna dimenticanza, non averà bisogno di tempo per richiamare, e rimettermi avanti gli occhi tutte le mie azioni, pensieri, afferti, e parole. Con un fol raggio del suo lume Divino avvicinerà gli oggetti più lontani, e fenza confusione alcuna gli unirà tutti sotto uno stesso punto, e me li presenterà ognuno tanto distintamente, quanto se fosse separato dagli altri, coficchè in un batter d'occhio l' anima mia li distinguerà tutti. Ed oh che amara vista! Quanti peccati, a' quali più non penso, de' quali più non mi ricordo, fi produrranno di nuovo, e a me fi faranno vedere! Di quante illusioni, scuse, e pretese giustificazioni scoprirò la falsità! Quante difficoltà, e questioni risolte in mio favore, faranno decise in mia condannazione! Quante virtà, che risplendevano avanti gli Uomini, perderanno tutto il lor splendore, e non si faranno vedere, che interesse, che vanità, che consuetudine, che inclinazion naturale, che convenienza,

D 3 for

m

fer

æt

co

il

al

il pe

no

Sì

gio

efe

L

Va

CO

ad

na la

mi

De

fia

po

un

m

ter

forse ancora, che sinzioni, che ipocrisse se Deh Anima mia risolviti adesso di fare un retto giudizio della tua vita, a temere di tutte l'opre tue, a non lasciarti inganare dall'amor proprio, dalle salse apparenze, acciocche non abbi a temere cotanto il Divino Giudizio.

#### onald I I Landson

Onfidera, Anima mia, che già con-vinta de' tuoi errori, fenza poterne addurre scusa, o difesa alcuna, vedrai il Divin Giudice in atto di Maestà la più terribile, a guisa di Leone furibondo scagliare contro di te la tremenda inappellabile fentenza. Alza lo fguardo, Anima rea, e mirami, se puoi, in volto. lo sono Gesu, quello stesso Gesu, che tu tante volte perseguitasti, ed in cui rinnovasti tante, e tante volte co' tuoi peccari la morte. Son qui adesso e Giudice, e testimonio delle tue abbominevoli iniquità. Meritava io forse da te, per tanti miei benefizi una sì brutta corrispondenza? Che ti feci io di male, che sì trattar mi dovesfi? Ho sempre tacciuto, ti ho sopportato, ma ora è venuto il tempo di parlarti nella mia collera, e nel mio furore. Rendimi conto di quell' ubbidienza, rispetto, ed amore, che mi dovevi come a tuo Padrone, come a tuo Padre; di tanti debiti, che hai meco contratti, per le tante colpe da te commesse. Quante volte io stesso a prezzo del mio fangue te li pagai, e tu ne contraesti sempre di nuovi? Ah scellerato! Ah ingrato! Redde rationem di tanti ajuti, e mezzi, a te somministrati a quelto unico fine, perchè ti salvassi, e tu hai voluto a mio dispetto dannarti? Va de' Cherici, e Sacerdoti. 19 maledetto Iungi da me, a goderti per fempre il frutto de' tuoi peccati nell'inferno. Discede a me maledicte in ignem aternum.

e!

re

re

Π.

p-

0-

11-

ne

il

oiù

20

el-

na

110

ite

lti

la

ti-

1 .

iei

he

rel-

0,

lla

mi

ed

ne,

che

ipe

0 2

tu

el-

di

i a

tu

Va

Pondera qui, Anima mia, e di a te stessa col S. Giobbe: Che farò mai quando verrà il mio Signore a giudicarmi? Che risponderò alle sue interrogazioni, e rimproveri? Che farò mai? Chiederò forse tempo per emendar il mal fatto? Ma che tempo? Sa il tempo sarà finito? Chiederò forse pietà perdono? Ma s'egli farà divenuto il mio Giudice inesorabile. Che risponderò? Forse non ho saputo, non potei, non pensava sì brutto caso? Ah che iI lume della ragione, della fede mi condanneranno. L' esempio di altri miei pari mi svergognerà. Le prediche, i libri, le esortazioni private mi faranno ammutire, ficchè rea convinta senza difesa, senz'appoggio alcuno sarò costretta a partirmi dal mio Dio, e ad effere precipitata nelle fiamme infernali, per ardere qual vittima perpetua della Divina Giustizia.

Adesso, adesso è il tempo propizio di misericordia: digli pure Anima mia coa tutta la confidenza, Intra vulnera tua absconde me, e finche siere il mio buon Padre perdonatemi, ve ne supplico, prima che siate il severo mio Giudice. Come mai potrò in quel giorno io miferabile creatura sostenere la vostra faccia? Voi che con uno Iguardo scuotere le colonne del firmamento, e fate tremar la terra. Deh dunque o Signore, non attendete per giudicarmi, che l'ultimo giorno fia giunto, ma giudicaremi in questa vita, perchè i vostri giudizj su questa terra sono giudizj paterni, e di misericordia. Si giudicate tutte le mie infedeltà, e tutte le mie offese,

D 4

80 Biblioteca ad uso ma non mi riferbate a quel tempo, in cui non mi riprenderete che nell'ira vostra, re non mi giudicarete che nel vostro

la

mi

da

Ba

de

e

il

94

to

ne

er

efo

lei in

m qu

m

6

nai

fier

VC

de

VC

re

fu

Ità

rat

Pe:

furore .

Citerò me stesso al tribunale di mia coscienza, farò io adesso le parti di accusatore, e di tessimonio, farò di tutta la mia vita l'esame più rigoroso e più severo che mi sarà possibile, vi renderò proporzionata la mia penitenza, piagnerò le mia colpe a vostri piedi, regolerò l'avvenire, lo santischerò, nè mi risparmierò in cosa veruna, perchè abbia a sentirmi un giorno a benedire da voi, e con la vostra benedizione venga a godervi in eterno giusta le vostre divine promesse.

# SOSOSOSOSOSOS

#### LEZIONE SECONDA

Quanto severo sarà il Giudizio di Dio sopra gli Ecclesiassici.

Uanto severo, e rigoroso sia per essere il Giudizio del supremo Giudice Cristo Gest sopra i Ministri del Santuario, Cherici, o Sacerdori che sieno, aperta testimonianza ne fanno i Santi Padri, i quali non dubitano di afferire, che affai più tremendo, e rigorofo farà il Tribunale di Dio per i Sacerdoti di quello che per i secolari, mercecche hanno da render conto maggiore, e più stretto al supremo Giudice della lor vita: Sacerdos graviores vita sue rationes subibit; così con la comune S. Isidoro. E la ragione di tal verità si desume da quanto sta scritto nella S. Scrittura. I giudizi di Dio sono assomigliati ad una bilan-

de' Cherici, e Sacerdoti. Iancia, ad una statera giustissima, nella quale a milura, e pelo del ricevuto, avrà ciaschedun da render conto dell' operato: Pondus, & statera judicia Dei sunt: laonde chi da Dio ricevette maggiori doni, e favori, deve render maggior conto di fua corrispondenza, e della sua vita: Cui multum, lo conferma il Vangelo di S. Luca, datum est, multum quæretur ab eo. Ora se giusta il sentimento di Origene il Cherico, il Sacerdote viene espresso nella parabola del servo, ch' era debitore di dieci mila talenti al suo Signore, offervate di grazia quale dovrà essere il conto, che dovrete rendere di si esorbitante summa, a voi confidata.

cui

ra.

tro

nia

ac-

la

10.

210-

mie

re.

ofa

rno

ne-

ıfta

ffe-

lice

rua-

er-

11.9

ffai

ına-

er i

nto

udi-

ite

eS.

efu-

1120

bi

Di volo diamo un'occhiata a questi talenti, già altre volte in quest' Opera messi in vista, e ponderati. Voi siete stato chiamato ad effere la porzione più eletta, e lequestrato dalla turba del fecolo per effere suo ministro, suo amico, e famigliare. Siete stato sollevato a gradi diversi nella Chiesa di Dio, e finalmente ad una dignità quasi immenla, e infinita, esaltato sopra i Re, e Monarchi del mondo, i quali abbassano le loro fronti coronate fotto le vostre mani ; fiete stato affomigliato agli Angeli, alla gran Madre di Dio, all'istesso Dio, e dichiarato come Vice-Dio qui in terra, alle voltre voci egli stesso obbedisce, e discende prontamente nelle vostre mani quante volte volere; fiere stato costituito Tesoriere, e dispensarore delle sue ricchezze, del iuo Corpo, del fuo Sangue, con la podettà di rimettere i peccati, di aprire, e ser. rare le porte del Cielo. Un si gran cumulo, e peso di doni si eccelsi a voi oltre agli altri comuni cogli altri Uomini quanto peferà mai su quelle divine giustissime bilaucie? Ahi che temo che posti da una

D 5 par-

parte, e dall'altra i crediti , e i debiti , non s'abbia a verificare il detto da Daniele: Appensus in statera, inventus es minus. babens: vi abbiate a ritrovare molto man-

cante, e scarso.

Mio caro Ecclesiastico vi avverte San Gregorio a stare sovra voi stesso: Ne nos. qui plus ceteris in boc mundo accepisse aliquid cernimur, ab Auctore mundi gravius inde judicemur. State all'erta, perchè quanto più crescono alla giornata i doni, e i favori del Signore, il quale vi ricolma di nuovi lumi, di nuove grazie, tanto più dovete tremare, e far bene li vostri conti, perchè nel di del divino giudizio non abbiate a sentire la terribile sentenza, che vi condanni al fuoco, finchè abbiate saldate tutte le partite fino all'ultimo apice.

Egli il Signore si protesta di volervi esaminare come oro posto nel crociuolo del suo rigoroso giudizio: Purgabit filios Levi, & collabit eos quasi aurum. E vuol dire che trarrà fuori le più minute arene, i più menomi difetti, quelli che meno compariscono alla vista degli Uomini. In questo tempo di nostra vira quante volte non si passa per indifferente, ed anche buona qualche azione, che innanzi a Dio viene rigettata per cattiva? A quella viva luce, che spanderà sugli occhi nostri il Divin Giudice, non solo conosceremo noi i più piccioli nostri mancamenti , ma eziandio saremo costretti a gridare col Profeta Isaja: Omnes justitiæ meæ, quast pannus men-Aruata, quanto brutte, e laide, e difettole ci compariranno le nostre migliori azioni, le nostre operazioni più fante. Non hò difficoltà nell'afferire, che quandanche viveffi tu una vita Angelica, pur dovresti tremare, penfando che devi effere giudicato

da

da

Gi

I

fua

mei

TI,

tra

tri

diz

rip

nut

for

fto

74,

firf

fia

a' (

nift

pof

mi

ne

ric

fe !

1pa

mo

dit.

cet .

do

tor

con

ne.

de' Cherici, e Sacerdoti. 83 da quel Signore, che secondo il detro di Giobbe, in Angelis suis reperit pravitatem.

In fatti ci racconta S. Giovanni nella fua Apocalisse il rigoroso giudizio di Dio fatto sovra que' sette Vescovi dell' Asia, mentre ancora vivevano; e sappiamo, che quantunque sossero quasi tutti Uomini santi, e adorni di non pocne virtà, essendovi tra essi S. Timoteo, S. Policarpo, ed altri Uomini, de' quali correva in que' contorni la sama di gran santità, pure al giudizio di Dio surono tutti ritrovati degni di riprensione, e di minaccie. Or se il giudizio fatto in questa vita di Sacerdoti tanto famosi, e segnalati su così rigoroso, e minuto, quale sarà il giudizio di Dio fatto sovra di voi o Sacerdote dopo la morte, che

siete si miserabile, e si disertoso?

In quel giorno per testimonio dell' Apostolo S. Pietro il Giusto appena si salverà: Justus vix falvabitur, cotanto sono severi i giudizi divini. Che fia mai degli Ecclefi flici costiruiti in sì gran dignità? Che fia de' Prelati, e Pastori di Santa Chiesa, a' quali sarà domandato conto de' lor ministeri, ed impieghi, come abbiano corrifposto all'altezza del loro grado? Più non mi maraviglio, fe richiesto quell'Ecclesiaflico, il quale aveva sperimentato in visione all'ora di fua morte il divino giudizio, richiesto, diffi, come fossero andate le cofe dell'anima fua , gridò , e con fommo spavento replicò per tre volte queste me. morande parole: Nemo credit, nemo credit, nemo credit, quam Briefe Deus dijudicet. Eppure vi farà taluno, il quale fapendo di aver a paffar per queste angustie e torture, vive con una grande intrepidezza, come se conducesse una vita da S. Ilarione. Tremava questo Santo in ripensare, D 6

Biblioteca ad ulo

che in breve doveva comparire al divino giudizio, e procurava nelle fue dolci agonie di animare sè stesso col pensiero di aver fedelmente servito per settant' anni continui al suo Signore. E vi potrà effere un Ecclesiastico sì franco di coscienza, che punto non temerà un sì tremendo passo? Forse perchè egli è Cherico, è Sacerdote? Aimè, che appunto per questo deve più tremare, imperocchè s'inganna all'ingrosso, dice qui S. Girolamo, chi pensa di aversi a salvare, perchè da Dio eletto e chiamato. allo stato Ecclesiastico; non è la dignità Sacerdotale quella, che possa salvarlo, ma il condurre una vita da vero Sacerdote: Non dignitas Sacerdotalis, sed opus di-

gnitatis salvare consuevit.

Si fonderà egli forse sulle scuse, che potrà addurre in sua discolpa? Ma quali mai? Se al dire di S. Giovanni Grisostomo, al Tribunale di Dio non v'è cosa, che possa iscolpare, o scusare un Ecclesiastico dalle proprie colpe: Nulla peccatorum exculatio. relicta st. Che un secolare, in qualche materia possa ripetere, come diceva l'Apostolo de' peccari commessi pria di conoscere Cristo, ignorans feci; si può passare la scusa : ma per un Ecclesiastico sapere, e. conofcere la verità, e non praticarla, aver perfetta cognizione della gravezza del peccato, e commetterlo, non v' è ignoranza. che fuffragare lo possa. La sua colpa è inescusabile, fimile appunto a quella, di cui parla il Redentore in S. Giovanni: Si non venissem, & locutus non fuissem eis. peccatum non haberent : nunc autem excusationem non habent de peccato suo. Sapevi benissimo quanto la legge comandava, co. noscevi i mezzi per hen osservarla, non ti erano occulri i mezzi proporzionati a confeguire l'eterna falute, non ignoravi qua-

Me

fun

zia

vin

tua

per

Le

do

ma

bur

in

Pug

ran

di 1

tale

ne ;

un.

ti ci

Chi

re?

peli

abi

tali

VIVE

ci,

entr

mo

giac

( ciar

1

de' Cherici, e Sacerdoti.

le dovesse essere la recita del divino Uffizio, la disposizione per ben celebrare la Messa, la maniera di assistere alle sagre sunzioni; ciò nulla ostante per pura malizia hai voluto peccare, offendere il tuo. Signore: dunque non avrai scusa, dunque consuso, ed in filenzio te ne starai al di-

vino giudizio.

A che ti gioveranno le tue l'ettere, la tua scienza, non ad altro al certo, che per renderti inescusabile di tue mancanze I Le tue cognizioni, e il tuo sapere, quando non vivi per conoscere, servire, ed amar il tuo Dio, sono tutte ricchezze riferbate in male dell'anima tua per il Tribunale di Dio. Che se mi vogli addurre in iscusa la tua ignoranza, la falli di gran lunga, replica il S. Dottore. Nò nò nonpuoi ricorrere al vano pretesto della ignoranza, perchè dovendo il Sacerdote per uffizio, e professione esfere dotto, e ripieno di fagra scienza tanto per sè, quanto per communicarla ad altri, se non ti conoscevi tale, era tuo dovere non ascender all'ordine Sacerdotale. Come ardire di addoffarti un peso, che superava le tue forze? Chi ti ci ha sforzato? Chi ti ha fatta violenza? Chi ri ha condotto a viva forza full'Alrare? No non dovevi caricarti di si grave pelo, quando non conoscevi in te stesso. abilità, e capacità per le funzioni Sacerdotali. Sin qui il Santo Dottore.

Conchiudiamo la presente lezione, e diciamo a noi stessi. Se non si risolviamo da vivere da qui innanzi da veri Ecclesiastici, meglio per noi sarebbe non essere mai entrati in questo stato, perchè non avressimo a rendere a Dio sì stretto conto; ma giacche vi siamo, nè ritornare addietro ci è permesso, appigliamoci al partito si-

curo di piagnere da questo punto le colpe nostre commesse, e di chiederne con umiltà, e fincerità di cuore perdono al Tribunale della Divina Misericordia, risolvendo di mutar vita, e di camminare in avvenire nell' efercizio pratico delle virtù, e della perfezione, coficchè quanto la nostra dignità c'innalza sopra i secolari, altrettanto la nostra religiosa condotta sorpaffi quella degli Uomini del fecolo, onde possiamo ripetere con tutta la confidenza al nottro Supremo Giudice: Cum veneris judicare, noli me condemnare.

### ESAME SECONDO

Sopra la Contrizione necessaria per ottenere il perdono de' nofiri peccati.

DER isfuggire il divino tremendo Giudizio non vi ha miglior mezzo, quanto il cominciare in questa vita a piagnere le proprie colpe, e a concepire una vera contrizione de' propri peccari. Offervatene di grazia l'elempio in Gesu-Cristo, il quale nel giardino degli ulivi soffre rutta. l'amarezza, e la desolazione, quale il dolore, e la tristezza possono cagionare in un cuore: Cæpit contriftari, pavere, tædere, & mæstus esse. Egli vede le terribili stragi, che cagiona il peccato, vede l' In. ferno aperto, il Paradifo ferrato, il fuo caro Padre nel disprezzo, il Demonio sul acono: ed una tal vista cagiona in questo.

ch'

dag

cor

Me

Ber

vat

am

vut

lo

ave

ribi fer

1 ro. cer

E

re v te,

fenc

con

(

qua

Per

effe

pen

[pel

la (

1 una det de' Cherici, e Sacerdoti. 87 caro Figliuolo tutto acceso di amore per il suo Genitore tale dolorosa impressione, ch'ella gli cava non solamente le lagrime dagli occhi, ma il sangue da tutto il suo corpo, e lo riduce alle agonie di morte e Membris omnibus sevit, come parlò San Bernardo. Compatite questo amabile Salvatore, piangete con lui, e rendere al suo amore tutta la gratitudine, che gli è do.

La vista de'vostri peccati cagiona in voi una impressione di orrore, che ve li faccia detestare? Siete voi con verità afsitto, e dolente per averli commessi ? Ne provateribrezzo tale, che non vorreste giammai es-

vuta, e poscia esaminate su questo modello, se avete ancor voi un vivo dolore di

ser caduto in sì fatta disgrazia?

Il dolore, che ne concepite, è egli fincero, e porta seco tutte le qualità, che ri-

cerca una vera Contrizione?

aver offeso Dio.

E' egli interiore, e proviene da un cuore veramente contrito e dolente? Oppure à fors' egli soltanto un opera di vostra mente, o della vostra immaginazione, ch' esfendosi formata una idea superfiziale del dolore, vi persuada di essere veramente compunto?

Quando la vista de' vostri peccati sece qualche impressione sopra i vostri sensi, per cui avete sparsa qualche lagrima, e dato qualche sospiro, avete voi creduto di estere sufficientemente contrito, senza esaminare, se il cuor vostro era sinceramente.

penetrato dall' offesa di Dio?

Vi fiete forse contentato di pronunziare spesse volte qualche formula dell'atto della Contrizione senza pensar ad eccitare l'anima vostra all'odio, e al dolore de'pec-

cati commessi ?

0-

n.

Il vostro dolore su egli soprannaturale, ebb' esso per principio la mozione dello Spirito Santo, e per motivo o il puro amor di Dio, o il timor dell'Inferno, e il desiderio del Paradiso?

Fu egli forfe folamente per mettervi in calma, e per liberarvi dai rimorfi della cofcienza, e dalle inquietudini, che il pecca-

to cagiona all'anima rea?

Fu egli altresì per il motivo, che il peccato precipita il vostro onore, le vostre pretensioni, la vostra fortuna? Fu egli forse ancora per la sola desformità naturale, per cui eziandio molti Pagani, e antichi Filosofi ne hanno avuta una grande avversione?

Il vostro dolore su egli superiore, e più grande di quello, che potreste avere per la morte de'vostri amici, e parenti, della perdita di vostra riputazione, de'vostri beni, e in fine di tutti li mali del mondo, quando vi bisognasse sossirili per tutto il

tempo di vostra vita?

Fu egli universale, e si estese sopra tutti li vostri peccati senza esentarne quelli, a' quali siete più inclinato, che vi diedero maggior piacere, e de' quali sentite mag-

gior la pena a distaccarvene?

Finalmente su egli accompagnato da una vera, e sincera risoluzione, di abbandonar il peccato, oppure avete sorse avuta solamente una qualche semplice velleità, in vece di una volontà serma, e costante di mozir piutrosto mille volte, di quello che offender più Dio mortalmente?

Mio Dio, conosco per mia propria sperienza, quale sia la durezza del mio cuore: ma conosco coi lumi della sede, quale sia la tenerezza del vostro. So che la vostra collera, per quanto giusta ella sia

C. 127-

COT

to

alti

è p

zia

to.

ver

me

agl

ani

a 1

abb

le i

fec

de' Cherici, e Sacerdoti. contro il peccatore, non ha mai riprovato un cuore contrito, ed umiliato. Ma so altresì, che questa umile Contrizione non è prodotta, se non per opera della grazia, e per la mozione dello Spirito Santo. Che posso io fare in questo stato, se non ricorrere alla preghiera? Permettete dunque, se vi piace, o mio Dio, che gettato umilmente ai vostri piedi implori con fiducia la vostra misericordia, primachè venga il tempo della vostra rigorofa tremenda Giustizia, e che vi preghi di dare agli occhi miei una fonte di lagrime, all' anima mia un fincero, e vero dolore, ed al mio cuore una perfetta penitenza, onde abbia a sperare il perdono plenario delle mie colpe. Fuste Fudex ultionis, donum, fac remissionis ante diem rationis.



a

a

0a-

# GIORNO QUARTO. MEDITAZIONE PRIMA PER LA MATTINA.

Sopra l'Inferno.

I.

Onfidera, Anima mia, e accoftati con la tua immaginativa alla bocca di quell' orrendo carcere, e vedi come profonda, come oscura, come stretta, come piena di fumo, e di fuoco è quella tenebrofa prigione, in cui sta sepolta per sempre quella massa infelice de' condannati. Quivi Iddio fa rifplendere il furore della fua Giustizia, e quantunque egli fia la somma misericordia, pure di questa non ne sa stillare neppur una goccia. Egli fin dalla creazione del Mondo fa risplendere egualmenre il suo Sole sopra gli empj, e sopra i giusti, e per salvar i peccatori non dubitò di scendere dalla sua gloria, vestirsi di nostra umanità, e morire sopra una Croce; ma dopo tanti benefizi e testimonianze sensibili del suo amore non getterà mai uno fguardo favorevole fopra alcuno de' reprobi, nè mai farà stillare sopra d'essi una sol goccia di quel Sangue, che tuttavia sparse per essi con tant' abbondanza nella fua paffione. Spargono di continuo que' miserabili lamentevoli strida, e. in mezzo ai più fieri tormenti versano torrenti di lagrime; ma non per questo Iddio giuf

de p Iddie

te a di fi cara

gran eile

D cred è cl egli fto e

repro

merc

ftan

di c

le f

agli

neve

in e

dann

cote

to 0

te,

tenz

miff

è da

pecc

feco

conc

turi

la o

quef

M

de' Cherici, e Sacerdoti.

giusto vendicatore arresta per un sol momento il suo poderoso braccio, nè sospende per poco i suoi pesanti colpi, e sinchè Iddio sarà Iddio vedrà patire anime formate a sua immagine, improntate col sigillo di sua Divinità, redente col suo Sangue, caratterizzate coi caratteri indelebili de Sagramenti, senza efferne commosso verso di esse col minor sentimento di compassione.

Dimmi un poco, Animamia, potresti tu credere, che Iddio, la di cui natura non è che la bontà, operi in sì fatta guisa, s' egli stesso non lo avesse rivelato? Ma questo è un articolo di quella sede, che professi. Bisogna dunque dire che un anima reproba sia molt'orrenda agli occhi di Dio, mercecchè l'odio, che ne concepisce, è bastante a indurarlo in sì satta maniera, e di chiudere a quest' anima maledetta tutte

le forgenti della grazia.

re

j.

ia

]-

2

12

8.

le.

1-

ır-

Ma di grazia, che può mai sì sfigurarla agli occhi di Dio, e farne un sì abbominevole oggetto? Il peccato folo, che vive in essa; e non vi morirà mai . Poteva il dannato nel corfo di fua vita cancellare cotesta macchia sì odiosa, e col pentimento ottenere la grazia, ma giunse la morte, e le colse nel suo peccato dalla penitenza non distrutto, perciò divenne irremissibile; quindi la Misericordia divina si è da lui ritirata fenza speranza che più ritorni, e siccome ella ritroverà sempre il peccato presente e vivo, così sarà sempre secondo l'ordine de' Divini decreti un ostacolo invincibile, che la terrà lontana dal condannato: laonde per tutti i fecoli fu. turi non vi farà che la Giustizia divina, la quale eserciterà il suo furore contro questa vittima d'ira, e di dannazione.

tutto questo a temere la giustizia di Dio, e a temere di cadere nelle sue mani. Quando temerò il peccato, lo abborriro, lo piagnerò e giorno, e notte, perchè la giustistia di Dio non è formidabile se non a cagion del peccato! Deh mio Signore illuminate la mia mente, affinchè non trascuri in questa vita le vostre misericordie, giacche tanto liberalmente me le offerite, e ne faccia tutto l'uso che posso, per metrermi in sicuro dalle sue estreme vendette.

#### edy . of at along . In challes an

Onfidera Anima mia, un altra cosa, la quale deve riempirti di stupore, e di spavento, ed è, che anime create da Dio per vederlo, per amarlo, per possederlo, e godere di quella eterna compiuta gloria, non lo vedranno mai nell' Inferno, nè lo potranno amare, nè possederlo, anzi per lo contrario malgrado tutta la forza della propension, e inclinazion naturale. che le porterà verfo il primo esfere, verfo il loro ultimo fine, e centro del lor riposo, l'odieranno in eterno, lo bestemmieranno in eterno, e nella cognizione in effe rimasta di sue perfezioni infinite, e nella idea fempre viva, che manterranno di quella eterna felicità, che loro balenò sugl' occhi, troveranno il lor supplizio più rigoroso, ed il soggetto di lor disperazione.

Chi può mai intendere la forza di si atroce tormento? L'anima condannata viene ad effere per una parte feparata da Dio con una separazione violenta, totale, ed eterna. Violenta perche sarà come se fosse ad ogni istante tratta a forza dal seno del suo Creatore, a cui per naturale

Ain-

istint perch farà . rà to torno bench nuo co me il co be deside come la di miser po di

fituis fi rod fino a To trare crude perdi tinuo avuto una i effer nel (

e pol de de de il fal gode. sode celesto effere fempr parag

zarfi non Dio,

de' Cherici, e Sacerdoti. istinto vorrebbe pur starvi unita : totale . perchè ogni alleanza fra Dio, e l'anima sarà affatto disciolta; eterna, perchè le sarà tolto ogni mezzo, ogni speranza di ritorno, e di riunione. Dall' altra parte benchè nemica di Dio, essendo di continuo occupara dalla memoria di Dio, come il massimo di tutti i beni, come l'unico bene, che doveva appagare tutti i di lei desideri, e stabilirle una felicità perfetta, come un bene infinito ad essa destinato, la di cui privazione le reca il colmo della miseria, e che da essa su perduto per un po di piacere, d'interesse, di vanità, costituisce la misera in si doloroso stato, che fi roderà in perpetuo, e la trasporterà perfino al furore, e alla rabbia.

n-

2-

i

2=

11-

u-

e,

et-

et

e

io

0 9

00

nè

ızî

za

e,

er

ie-

fe

lla

el-

OC-

70-

SÌ

ata

da

ta-

me

fal

ale

Torniamo a ripetere, chi può mai penetrare il fondo di sì atroce supplizio, di sì crudele contrarietà? Quel Dio, per la cui perdita sarà l'anima afflitta, sarà di continuo da essa desiderato, e di continuo avuto da essa in orrore : sentirsi portata da una inclinazion veemente ad amarlo, ed effer costrerta al punto stesso ad odiarlo: sapere ch'egli beatifica tutti gli eletti lassu nel Cielo, e bramare di efferne a parte; e poscia conoscere, ch'egli si burla, e gode de'suoi tormenti, e che di questi n'è il fabro, il conservatore senza speranza di godere mai una stilla di quella dolcezza celeste; che pena, che tormento è mai coresto? Voler sempre ciò, che non deve mai effere, e non volere mai ciò, che deve sempr'effere. A qual supplizio puossi mai paragonare? Nò che non v'è su questa terra. L'anima riprovata vorrà sempre alzarsi verso Dio, e questo non sarà mai; non potrà soffrire di vivere lontana da Dio, e questo sarà sempre. Infelice per

Biblioteca ad uso ogni parte, cioè infelice per effere decadinta da tutte le sue pretensioni al Regno beato, e più infelice per sospirare unicamente, e con tanto ardore per l' eterne foggiorno. Infelice nella violenza de' fuoi trasporti per volgersi con mille imprecazioni contro il suo Dio, e più infelice per essere, non ostante le sue imprecazioni, e bestemmie, con tanta forza tirata verso lo

steffo Dio.

Ah che non può metterlo in dimenticanza, non può liberarsi da quel peso, che la trascina, e da quella inclinazione, che la lo m domina, e la tiraneggia. Se sciogliere si potesse da sì contrarjassetti, l'inferno non danna le sarebbe più che per metà, e provarebbe qualche follievo in quel luogo de' tormenti - Sia come si voglia, a te, o anima mia, appartiene il vedere adesso in qual disposizione tu sii verso Dio. Puoi sperare di effere a lui unita colla grazia ? Se questo è, benedici pure il tuo Signore, e adopra ogni cautela per non lasciarti rapire un si prezioso tesoro. Hai tu fondamene corr to di temere, di effere da lui divisa per forza. il peccato? Sappi, che tutti i dannati sono mai j da lui divisi per una eternità, perchè fecein que ro divorzio da lui qui in terra. Che mai gli oc farebbe di te, se per le tue colpe avessi in le nai eterno a odiare, a maledire, a bestemmiagua i re il tuo Creatore, e Redentore, e dovessi nelle dire: Paradiso sei bello, ma non sei per me. ne' pi Che crudo tormento! Su dunque risolviti derlo di vivere nella sua grazia, di piagnere i cosico tuoi peccati, perchè il vivere in divorzio fioco, attuale con Dio per il peccato, sarebbe un l'altro esporti a un eterno divorzio dopo la mor- abisso ta di f qual in

be ?

mira

laggi

teria

per t fuoce

confe

fo ar

come

e il c

me,

ed ef

impr

toler

non

cui qu

gore,

#### III.

10

a-

10

oi

0-

er

e 10

na

la

la

fi

on

b-

ra-

Se

, е

Onfidera, Anima mia, ed applica le tue potenze a riflettere i portentosi miracoli, che la divina onnipotenza opera laggiù nell'Inferno. Vedi tu un fuoco materiale, che agifce sopra anime spirituali per tormentarle; comprendibene, che quel fuoco tuttochè materiale, suffiste sempre, conserva sempre la sua attività, e lo stel. so ardore, e non v'è altro alimento, che lo mantenga, che il foffio di Dio. Offerva come quel fuoco applicato al corpo di un dannato, lo abbrucia fenza confumarlo, e il corpo divenuto immortale tralle fiamme, da cui viene per ogni parte interna, ed esterna investito, non ne riceve altra impressione, che il calore cocente, ed intolerabile, da cui è tormentato: cosicchè non vi è un momento solo di tempo, in cui quel fuoco non eserciti tutto il suo vigore, nè un momento, in cui ed anima, pie corpo non provino tutta l'asprezza, e la enforza. Che lagrimevole spettacolo non è mai il vedere un misero dannato nuorare in questo ardente suoco? Fuoco getterà damai gli occhi, suoco dalle orecchie, suoco dalle narici: la bocca piena di fuoco, la lingua inzuppata di fuoco , nelle midolle , nelle viscere, nella testa, per le spalle, ne' piedi dappertutto fiamme, e fuoco: veviu derlo attuffatto in un gran Iago di fuoco: cosicche alla vita del dannato un abisso di fuoco, da un lato un abisso di fuoco, dall'altro un abisso di suoco, sopra e sotto un nor abisso di suoco. Se una vastità si sterminata di fuoco fosse soltanto simile al nostro, qual intenfo e fiero dolore non cagionarebbe ? Eppure quanto diverso non è mai

quello da questo, mentre per comune parere de' Dottori il nostro fuoco è pocopiù che un' ombra del fuoco Infernale! Questo non fu creato per altro, che per tormencare, e a questo fine Iddio gli comunico tutte le qualità più dolorifere, ed è elevato da virtù soprannaturale, come plenipotenziario della divina Giustizia, e come

delegato della divina vendetta.

Come potrò io dunque abitare in mezzo a questo fuoco, se una scintilla del fuoco rerreno, che mi fi attacchi a un dito mi fa tremare, interrizzire per il dolore? Pocrei io starmene per lo spazio di un Miserere con un dito fovra una candela accesa, senza provare spasimi, ed angosce mor. tali? Come dunque potrò starmene immerso a si gran suoco? Forse perchè sono Ecclesiastico debbo io andarne esente? Ah nò, perchè quantunque io viva nello stato Chericale, posso dannarmi. E non vi sono altri Ecclefiastici, che già a quest'ora vi sono miseramente precipitati? E molti di questi ancora per lungo corso d'anni, erano viffuti affai meglio di me ? Ma cambiando modo di vivere, permise Iddio per giusto gattigo di certe negligenze, e di certe infedeltà da loro commesse, che vi cadessero; e non può permetterlo anche per me? E non ho fondamento di temer una si fatale difgrazia per la negligenza con cui lo servo? Misero di me, abbracciai lo stato Ecclesiastico per salvarmi: che sarebbe l'urtare in qualche scoglio, e far naufragio anche nel porto?

Mio Signore, quanto fiete buono nelle vostre misericordie, ma quanto ancora siete impenetrabile ne' vostri giudizj, e formidabile ne' vostri gastighi! Quanto più vi penfo, tanto più m' inorridifco . Non posso

igno-

ig

·Pe

ta

me

me

Si

da

de

COY

M

le

la

fer

nu

du

te

epe

nel

ria

fart

dop

altr

Vre

po

Inf

ten

che

mei

amo

que

com

le,

B

de'Cherici . e Sacerdoti . ignorare, o mio Dio, quello ho meritaro. e in qual abisso potevate precipitarmi . · Peccai contro di voi, e voi avete arrestata la vostra giustizia, che veniva contro di me per gastigarmi. Poteva cadere in maggiori, e nuovi peccati, e la vostra grazia me ne ha preservato. E non è questo, o Signore, un avermi liberato tante volte dall' Inferno ? Canterò ancor io a gloria della vostra infinita misericordia : Misericordiæ Domini, quia non sumus consumpti. Ma perchè non son' io ad ardere tra quelle fiamme, come giustamente meritano le mie colpe? Perchè? Ascolta, anima mia, la gran ragione. Per l'amore, che ancora Iddio ti porta, e per darti tempo di penitenza. Ma e non vi fono laggiù nell'Inferno tanti e tanti con minori peccati e nel numero, e nella qualità de' miei ? Perchè dunque ancor vivo, ancor respiro? Perchè a te solo volle egli usare maggior indulgenza. eperchè conosci, che se non sei stato avvolto nella Itessa rovina, a lui solo ne devi la glo. ria. Guarda bene anima mia di non più abufarti delle divine misericordie, imperocchè dopo tanta clemenza non puoi aspettarti altro, che una severa giustizia. Che dovrebbe mai dirfi di quell'anima, che dopo di essere stata liberata tante volte dall' Înferno, quante peccò, anziche far penitenza, ritornasse a peccare ? Un anima che da Dio per impossibile fotse liberata dall' Inferno, farebbe ella così? No certamente. E tu vorrai contracambiare a tanto amore si nera ingratitudine ? E vorrai esporti ad evidente pericolo di precipitare in quell'orrendo abisso ? E vorrai fidarri a commettere un folo nuovo peccato mortale, se questo può esser l' ultimo, dopo il quale non vi fia misericordia? Ah nò, mio Bibliot. Cher. T. IV.

a-

to

II-

a-

me

co

mi 00-

ile-

ce-

or.

er-

Ec-

nò, he-

al-

di

era-

am-

per

cer-

ca-

per

una

COR

1 10

reb-

nau-

nelle

fiele

pen-

ooffo o-

Biblioteca ad ufo Dio, il fuoco dell'Inferno da me meditato fervirà in avvenire ad accendere nel mio cuore il fagro fuoco di vostra carità, a ravvivare il mio fervore, eccitar la mia pigrizia, ad effer paziente in tutti i mali, e finistri incontri, costante nell' adempimento de' doveri del mio stato e Cristiano ed Ecclesiastico, ad essere ardente e zelante in

tutto ciò, che rifguarda il vostro servizio, e la falute dell'anima mia . Nò nò non più peccati, non più. Ne perdas cum impiis Deus, animam meam.

# SOSSOSSOSSOSSOS

# LEZIONE PRIMA

Sopra l'orrenda pena, a cui dovrà soggiacere un Ecclesiastico nell' Inferno.

E Lla è verità, che non ammette alcun dubbio, che ficcome nel Cielo, benchè tutti i Beati fieno partecipi della gloria celeste, non tutti però egualmente la godono, ma a proporzione de' meriti propri fi comunica ad ognuno il lume beatifico ; e in quella guisa che una Stella differisce dall' altra nello splendore, così un Beato farà diverso dall' altro nella gloria: lo stesso parimente accade laggiù nell' Inferno, e quantunque tutti i Dannati sieno puniti fra quelle fiamme con pene atroci, ed inesplicabili, pure a proporzione de' loro demeriti vengono questi tormentati dal fuoco infernale, chi più, e chi meno fecondo le colpe di ognuno, Rando scritto nell' Apocalisse: Quantum glorificavit se, O' in deliciis fuit, tantum date illi tormentum & luctum.

de

-me

le.

ne

un

V

de

m

è

fp

71 tie m

afi

de

fa pa

ma A

ni

par

ed

ma

to

qu

CC

Tai

ch

Di

nu

fal

na

il

Gi

de' Cherici , e Sacerdoti .

0

Ç.

15

70

11

6-

0-

fi

e

to

10

er-

U

1 ,

le-

rto

le,

en-

Or presupposta questa verirà, chi non vede quanto maggiori debbano effere le pene, che affliggeranno un Ministro di Dio se fia che per sua disgrazia cada laggiù nell'Inferno? E per vero dire non è forse un Ecclesiastico quel servo, di cui parla il Vangelista S. Luca, il quale conobbe più degli altri la volontà del suo Signore, e nulla ostante non la volle eseguire? S'egli è tale, dunque vapulabit multis, cioè come spiega il Cartusiano, pluribus, & gravioribus punietur suppliciis. Egli fu il suo confidente, il suo amico, ebbe maggior lume, maggiori grazie, e favori, non volle corrispondere, dispregiò il suo Signore, non esegui la sua volontà, dunque merita le più aspre, e atroci pene. Vide un giorno il glorioso S. Macario l'anima di un Sacerdote idolatra, e restò attonito al racconto fattogli da quella intorno alle pene, che pativa, laonde le disse : E vi potrà essere mai, chi patifca più di te nell' Inferno ? A cui ella rispose: Sì sì, vi sono i Cristiani , i quali per aver avuto maggior lume patiscono sì maggiori pene, che le mie al loro confronto possono chiamarsi un nulla: ed io non ho difficoltà di soggiugnere, che maggiori ancora, e più atroci faranno i tormenti degli Ecclefiastici a confronto di quelli de' Criftiani . Basti il dire , che secondo la rivelazione avuta da S. Brigida laranno fommerfi più al fondo di quello, che stanno tutri i Demonj: Præ omnibus Di bolis profundius submergentur in infernum. Guai a te, o Ministro di Dio, se ti fallisce il piede, e ti danni, quella corona, che porti in capo, servirà per lastricare il fuolo dell' Inferno.

Avea ben ragione il massimo Dottor S. Girolamo di paragonare i tormenti quan-

Riblioteca ad ulo tunque fierissimi degli altri Cristiani, che pariscono là nell'Inferno, ai colpi di una bacchetta, al confronto di quelli che stanno preparati per gli Ecclefiastici, e Sacerdoti: Sacerdotes autem maximis suppliciis torquebuntur. Imperocchè quanto mai mostruosa è la ingratitudine di un Cherico. che offende il suo Signore, dopo di aver ricevuto da Dio tanti onori, prerogative e privilegi? Il suo stato sublime e luminoso rende la fua colpa più grave, e per confeguenza lo costituisce meritevole di pena maggiore: Major flatus, così la discorre il Grisostomo, fit majoris pænæ occasio: cosicchè l'istesso peccato commesso da un Secolare, e da un Sacerdote, sarà alcerto più gravemente punito in quetto, che in quel-To: Sacerdos eadem peccans cum populo. multo graviora patietur. Un tale fiero gafligo ce lo espresse il S. Proseta Davidde. allorchè nel Salmo 73. ebbe a dire, che il Signore alzerà ambedue le sue mani per gastigare coloro, che esaltati allo stato, e fantità del Sacerdozio l' offesero: Leva manus tuas in superbiam corum in finem. quanta malignatus est inimicus in Sancto. E vuol dire, che Iddio piomberà sopra de' fuoi cattivi ministri gastighi i p'ù pesanti. e asprissimi per punire le loro colpe. Quando egli gastiga in questa vita, quantunque fieno atroci i flagelli, come furono le piaghe dell' Egitto, le penitenze, le guerre, le carestie, li tremuoti, le malattie, i dolori, sono tutte queste opere del dito di Dio: Digitus Dei est, come parla la Sacra Scrittura: quando gastiga comunemente l' anime condannate all' Inferno, adopra egli la fua mano, per dimostrare quanto superiore fia quel gastigo agli altri di questa terra: De manu mea factum est boc vobis:

m

ai

10

las

vie

la

cal

fin

Sai

gne

riei

me

fer

e (

94

cati

offe

mai

furi

ra,

elle

Qu

Im

abl

ince

vi,

bare

Ecc!

offer

effer

colc

80 %

I

de' Cheriti, e Sacerdoti. 101
ma quando egli parla della pena dovuta
ai Sacerdoti malvaggi, adopra tutte e due
le mani, a dinotarci quanto enorme, e di
lunga mano più fiera farà la loro pena
laggiù nell' Inferno. Nè fia di ciò maraviglia, perchè effendo quanto penfar e dir fi
possa mostruosa la ingratitudine di un sagro Ministro, che ossende il suo Signore,
viene questa a diseccare affatto il sonte della di lui misericordia, e solo a versare il
calice amarissimo ripieno di siele, e di absintio della sua giustizia sovra i disleali di
lui Ministri.

n.

-

1'-

0-

er

e

0

e-

1a

C-

0=

1-

,

a-

a-

e

,

11-

a-

0-

0-

17-

Descendant, io vi dirò pertanto con il Salmista, in infernum viventes; e soggiugnerò con S. Bernardo, ne descendant morientes. Riflettete di grazia quanto crudelmente infierirà contro di voi il fuoco infernale, o Ministri dell' Altissimo, quali e quanti esquisiti tormenti vi farà provare quel fuoco maneggiato dalla destra vendicatrice di un Dio da voi sì villanamente offeso e disprezzato. Considerate quanto mai i Diavoli fi scateneranno contro di voi furibondi per maltrattarvi di ogni maniera, appunto perchè foste Ministri di Dio tanto onorati nel mondo, e follevati ad effere strumenti della salute dell' anime . Quel carattere Sacerdotale, che mireranno impresso nella vostr' anima da essi coranto abborrito, servirà come di mantice, e d' incentivo alla loro fierezza per angustiar. vi, per opprimervi, per farne ogni pin barbaro fcempio.

Tale sarà il lagrimevole stato di ogni Ecclesiastico là nell'Inserno, perchè come osserva il Grisostomo, tanto maggiore deve essere il supplizio, quanto maggiore su la coloro auttorità: Quo major est austoritas, so majus est corum, qui peccant, suppli-

E 3

Riblioteca ad ufo cium. Supplizio, che non folo si può dire maggiore riguardo al fuoco, al Demonio, che ne faranno i crudeli Ministri, ma molto più per l'orrido verme, e rimorfo della propria coscienza, che ad ogni momento li tormenterà, e renderà ad effi più aspre, e tormentose le pene più atroci dell' Inferno. Appena avera egli messo piede in quell' orrendo carcere, che punto da questo verme, che mai non muore, penserà, e dirà tra sè stesso: Come io son dannato? lo che aveva le chiavi del Paradifo in mano, che l'ho aperto a tante anime, non ho saputo valermene per entrarvi? Io. che fono stato il dispensatore de' tesori del Sangue di Cristo, non ho saputo sarne per me un buon uso, e per mia malizia me l' ho convertito in eterna maledizione ? Io, che tante volte mi accostai all' Altare a maneggiare il di lui Corpo, ad abbeverarmi del di lui Sangue, adesso non ve n'è neppur una stilla, che mi suffraghi in tante pene? Quel Signore, che obbediva alla mia voce, e che ad ogni mia chiamata mi calava prontamente nelle mani egli stesso è il mio tormentatore, m'insulta, e ride de' miei tormenti? Io il più intimo, il più famigliare di Dio, discacciato eternamente dalla sua faccia? Io da lui cotanto onorato e sublimato alla prima dignità, l' ho. perduto per sempre per un breve diletto, per un vile interesse, per niente, senza speranza di vederlo mai più, eternamente confinato in questo carcere, esule dalla mia Patria, divenuto suo nemico implacabile? Che funesto pensiero, che dolorosa rimembranza sarà mai questa ? Forse voi adesso non la concepite in tutta la sua estensione, ma guardatevi di non provarla, perchè vi afficurano i Santi con S. Agostino, el'Angel no di di del fion di fata

di fata prin che onc cera nor gen va le:

zio

tà

Ch lia ftol mig pen e m fien fonc dicc

arb
vi
la i
il S
il q
ed i
ne o

Dio

de' Cherici, e Sacerdoti. 103; gelico, che tutte l'altre pene dell' Inferno fono come se non fossero, a paragone di essa, potendosi questa pena, in ragione di pena, chiamarsi infinita, perchè priva

del bene infinito, ch'è Dio.

0

0

L

0

a

.

è

ė

a

i

o le

ù

0-

10

9.

e-

11-

ia

e,

11-

Non vorrei però, che una falsa persuasione del vostro sublime stato vi lusingasse di credervi molto lontani dal cadere in sì fatale difgrazia; imperocchè stabilisco in primo luogo con S. Agostino questa verità, che siccome non vi è cosa più felice, e più onorevole su questa terra, che l'essere Sacerdore, e ministro dell' Altissimo, così non vi è cosa, che più facilmente ci soggerti all'eterna dannazione, se non si viva come richiede il proprio stato Chericale: Nil damnabilius, si perfunctorie agatur. In fecondo luogo udite la terribile proposizione, che non già a caso, nè contemerità ci lasciò scritta il gran Dottor della Chiefa S. Giovanni Grisostomo nella Omilia terza sul capo primo degli Atti Apostolici . Con l' intimo del mio cuore, e col miglior sentimento, che possa aver mai, io penso e giudico, che fra tanti Sacerdoti, e ministri che vi sono nella Chiefa, pochi fieno quelli, che fi falvino, ma molto più sono quelli, che si dannano. Non temere dico, sed ut affectus sum, & sentio: Non arbitror inter Sacerdotes multos esse, qui salvi fiant, sed multo plures qui pereant. E la ragione di sì tremenda verità la desume il Santo Dottore dallo stato Ecclesiastico, il quale ricerca un animo molto elevato, ed unito con Dio, richiede gran perfezione di vita, a cui, quando il Ministro di Dio o per negligenza, o per tiepidezza manca, suole il Signore abbandonarlo e privarlo della sua grazia : In caussa est, E 4

noniam Res excelsum requirit animum, ... Deus enim negligentes deserce consuevit; il che provati evidentemente dal passo dell' Apocalisse in quella minaccia fata al Vescovo di Laodicea: Quia tepidures, incipiam te evomere ex ere meo; laonde cominciando egli ad essere abbandonato da Dio, viene a cadere da peccato in peccato, fino ad arrivare all'ultimo eterno

precipizio.

Dalle quali cose tutte parmi di poter conchiudere con ragione, effere dovere di ogni Ecclesiastico entrare in un santo timore di non aver ad effere nel numero de' presciri, e perciò risolvere di fare una vera, e soda mutazione di vita, darsi daddovero, e con fervore al servizio di Dio. artendere di proposito alla propria santificazione, perchè si tratta di salute eterna. fi tratta di afficurare, o perdere l' eternità, si tratta di fuggire pene sì crudeli, e si gravi, che fono preparate a chiunque fi sarà dimostrato infedele nel suo ministerio. Ripeta egli dunque sovente con il cuore contrito ed umiliato: A pænis inferni libe. ra me Domine, o con le parole di S. Agostino: Hic ure, bic seca, bic nibil parcas ut in æternum parcas.

So

00

VI

no

DE

fu

il

ha

bia

om op grin al

VO A

#### ESAME PRIMO.

ta

11

14

10

91

0

1

5

经

) .

re

18-

0-

9

Sopra il buon' esempio, che debbono dare gli Ecclesiassici.

'Ra l'altre cofe, che debbono effer a cuore ad ogni Ecclefiastico per assicurare la propria eterna falute, ella è una fomma attenzione, e vigilanza di dare in ogni luogo, e tempo esempjdi vera e soda virtù, perchè la maggior parte de'Ministri del Santuario trascurando un punto così effenziale al lorostato, si fanno rei avanti a Dio di molti, e molti peccati da essi non commessi, di cui però ne furono l' origine, o l'occasione, e così infelicemente periscono. Egli è certo, che nostro Signore stabilì i Cherici, e Sacerdoti nella fua Chiefa per effere gli Efemplari, e li Modelli, e la Regola della vita de' Cristiani; quindi li avverte in particolare per il fuo Apostolo della obbligazione, che hanno di dargli buon esempio, affinchè trascurato un tale preciso dovere, non abbiano un giorno inutilmente a pentirsi: In omnibus teipfum præbe exemplum bonorum operum, in doctrina, in integritate, in gravitate: in conversatione, in caritate, in fide, in castitate; così scrivendo il Santo al suo Tito, e Timoteo, parla a tutti i Ministri del Santuario. Di grazia ricevete con docilità, risperto, e ricognizione questa importante dottrina, come detta a voi in particolare, e imprimetela ben dentro nel voitro cuore.

Esaminiamo un poco in ristretto questa Apostolica istruzione, se da noi sia stata

106; Biblioteca ad uso

puntualmente adempiuta la obbligazione, che abbiamo di dar buon esempio. L'avete voi dato con il vostro zelo nell'insegnare una buona dottrina, in verbo & in dostrina, faticando nell'istruire i popoli, sostenendo in ogni luogo le verità del Vangelo, ed opponeudovi con vigore a tutte le massime, che portano alla rilasfatezza, e che non tendono, senon a corrompere la fede, o i costumi?

Avere voi dato buon esempio ne'vostri trattenimenti, e nelle vostre conversazioni, in conversatione, nulla dicendo, e nulla operando, che non edifichi, e non ispiri orrore al vizio, e stima della virtà, e

amor verso la religione?

Avete dato buon esempio osservando una modestia, ed una gravità convenevole, che possa edificare quelli, ch' erano presenti? In gravitate. Avete ritrovato il segreto di sbandire dal vostro esterno tutto ciò, che potrebbe far, comparire qualche leggerezza, senza prender però un aria troppo seria, e troppo severa, capace a spaventar la gente?

Lo avete dato con il vostro amore in caritate? Siete stato il primo a procurare di sar del bene a tutti, a impedire, che nulla si dicesse e nulla si operasse contro il vostro prossimo, a sopportare i di lui difetti, a servirlo ne' suoi bisogni, a partecipare di sue angustie e molessie?

Lo avete dato con una viva fede piena di opere buone, e che potesse essere proposta per esempio, in side? Regolandovi con le sue massime, operando secondo le sue illustrazioni, giudicando di tutte le cose secondo il giudizio, che Iddio ne forma, e ch'egli c'insegna nel Vangelo, senza sermarvi all'esteriore, a ciò che in-

gan-

V

C

fi

n

p

e

e

0

t

i

0

m

de' Cherici, e Sacerdoti. ganna i fenfi, a ciò che la carne e il mon-

do ne possano dire?

n

2

2

i

e.

a

r

13

e ·

0

i

24

i.

9 8 g

Lo avete dato con la vostra castità, in castiate? Vegliando di continuo sopra i vostri sensi esteriori, e interiori, per non condiscendere punto alla carne, per reprimere le di lei compiacenze, e per raffrenare tutti li piaceri fenfuali, di cui ella è sì avida?

Finalmente avete dato buon esempio con una vita sì regolata, che potesse servire di modello a tutti li fecolari, coficchè eglino potessero leggere nella vostra condotta come in un libro ciò, che debbono fare per effer Santi, dicendofi pur bene in un Sinodo, che liber Laicorum, vita Clericorum.

Mio Dio, voi mi avere stabilito nella Chiefa per effere la luce del mondo: Vos estis lux mundi. Voi mi avete sollevato al di fopra della comune degli Uomini per effer qual Città posta sul monte in veduta di ognuno, per illuminare chicchefia col buon esempio, e con lo splendore dell' opere buone: Sic luceat, così voi chiaramente vi siete espresso nel vostro Vangelo, lux vestra coram hominibus, ut videant opera vestra bona. Fatemi la grazia di regolare in avvenire talmente i miei costumi e tutta la mia vita, ficchè ella possa servire a tutti di un modello di perfezione, e d'una istruzione di salure; nè mai mi avvenga di perdermi eternamente per aver data occasione ad altri di peccato, ma bensì mi falvi per aver cooperato all'altrui falvazione. Ab occultis meis munda me Domine, & ab alienis parce parce servo tuo.

rep

rote

terr

vaf par car que

cad

eter

nel

ora

e c

e i

nita

che

len

An

di

lev

tue

10

qu

di

pel

# MEDITAZIONE SECONDA PER IL DOPO PRANSO.

Sopra l' Eternità.

1

Onsidera, Anima mia, che l'Eternità non ha misura. E' ampissimo il girodella terra, il circuito de' Cieli, l'altezza de' Pianeti, pur si misura da' Matematici. E' altissimo il fondo dell' Oceano, pur si scandaglia da'Naviganti. Ogni cosa benchè fi chiami smisurata, pur è capace di misu-1a. La sola Eternità è senza misura. Anzi offerva, come ogni quantità creata con levarle qualche parte rimane più corta, e con accrescerla di qualche porzione si allunga, diventa maggiore: ma se vuoi levare all' Eternità cento milla anni, non fi. accorcia un punto, fe vuoi aggiugnere cento milla secoli, non si allunga un momento. e perchè? Perchè la Eternità sola è immobile, è immensurabile, incapace di accrescimento, e di diminuzione. A questa prima puoi ben esclamare: Oh. Eternità: Oh sempre! Oh mai infinitamente vasto, infinitamente alto, infinitamente profondo, che non può effere circoscritto da termine alcuno!

Quando si dice Eternità, vuol dire una cosa, che non ha fine, nè occorre ricercare quando sinirà, perchè vi risponde Sant' Agostino, che Æternitas non habet quando. Quantunque ella sia distesa successivamente per infiniti secoli, ne quali il dannato sarà tormentato, pure ogni momento all'infelice.

70

de' Cherici, e Sacerdoti. reprobo farà un patire tutta insieme la Eternità. Ad intender questo, applica la tua fantasia alla immagine di un globorotondo e grande, come è grande tutta la terra, il quale posi sopra un pavimento tutto piano. Oiferva, come tutto quel vasto corpo tocca il piano con una picciola parte di sè, e fopra quell' picciolo punto carica tutto quel gran peso. Ora ben intesa questa similitudine, interroga un dannato. caduto mezz' ora fa nell'inferno: Quanto hai tu patito fin ora? Ho patito, e patisco la Eternità. Come hai tu sofferta l' eternità, fe non è che mezz' ora, che sei nell'inferno? Ah che sopra questa mezz' ora tutta la gran sfera dell' Eternità fi carica, e tutta mi pefa addosfo. Adesfo fo, e comprendo, che in questo fuoco ho da penare cento fecoli, e poi cento millioni de' fecoli, e poi millioni di millioni de' fecoli. Il mio pensiere tutti li raccoglie, e insieme tutte le pene benchè future, mi tormentano adesso come presenti. Oh Eternità! Oh fempre! Oh mai! Oh laberinto che non ha uscita! Oh tormento, che sempre si rinova! E come mai stando tu Anima mia pendente fopra questo pelago di eterni mali, ti fidi di pecare, di perleverar nel peccato, e di moltiplicar le tue colpe ? Sai per fede, che non v'è numero di anni, il quale possa saziare l'Eternità, quella Eternità che non avrà mai fine, e che tutta in un punto ad ogni momento ti starà di sopra ad opprimerti col suo sterminato peso, ed hai coraggio di peccare?

Ser

e :

Oh

nit

Ere

Or

fe;

fa

Ete

per

e ]

inte re,

dor

te

no fem

1

ran

qua

ula

nie ri.

Zio

Si

re

no

### all sames colour L. L. and have known

Onsidera, Anima mia, che la Eternità seco non porta mai mutazione alcuna. In questo mondo quante vicende non fieguono a rendere la natura varia, e dilettevole ? Si mutano ogni anno le stagioni in Primavera, in Estate, in Autunno, nell'Inverno. Il sole ora rinasce, ora tramonta. II Cielo ora è nuvoloso, ora fereno .. Tanti edifizi or s'innalzano, ora fi atterrano. Tante famiglie ora finiscono, ora fioriscono. Si mutano i Principi, i Pontefici, i Magistrati, i Padroni, i servi, e fra queste e mill'altre mutazioni di Città, di Regni, di Stagioni, il fempre, il

mai non fi mutano.

Sappi pertanto, ed è di fede, che in qualunque parte caderà l' Albero, cioè l' Anima rua, fia al. mezzo giorno, fia all' Aquilone, ivi starà per sempre. Si ceciderit lignum ad Austrum, aut ad Aquilonem, ibi erit. Dopo mille anni ibi erit :: dopo cento milla anni ibi erit. I tuoi parenti, amici, e conoscenti, che saranno in vita, muteranno, cafa, e tu nel fuoco. Anderanno dalla Città alla villa, e tu. nel fuoco. I tuoi confratelli salmeggieranno nel Coro, ascenderanno a posti maggiori, e dignità, e tu nel suoco: ibi eris, ibi: eris: Se quelle pene dovessero interrompersi almeno per un istante, sarebbe pur qualche refrigerio. Interrompe la fua fatica uno sforzato alla galera, le febbri. più travagliose hanno pure qualche declinazione, ogni Uomo, e le bestie stesse hanno qualche ora di riposo, o di sonno; ma nella Eternità non v'è pausa, non. declinazione, non riposo, non mutazione.

Sem-

de' Cherici, e Sacerdoti.

III

Sempre notte, e mai giorno; fempre fuoco, e mai refrigerio; fempre dolori, e mai conforto; fempre penare, e mai uscire. Oh fempre! Oh mai! Oh Eternità! Eternità fenza misura; Eternità fenza fine;

Eternità senza mutazione!

er-

ne de

2-

11-

ra

ra

ra

0 ;

1.

il

in l'

1-

04

110

) .

u.

H-

5-

59

1-

e

12

ri.

111

E' accaduto più volte, che nel meditare fopra la Eternità uscì la persona dall' Orazione con la testa fra le mani, e disse: Una mezz' ora di questo pensiero mi fa dolere il capo. Dunque mezz' ora dell' Eternità non provata, ma pensata, sa rompere, per dir così, la testa? Ora un Dannato vi penserà sempre e notte, e giorno,, e Iddio fisserà immobilmente nel di lui intelletto questo crudele pensiero: Mai uscire, mai finire, mai libertà, mai riposo: dopo tutti gli anni immaginabili, dopo tutte le moltiplicazioni de numeri possibili a farfi nell'Aritmetica, le mie fiamme arderanno fempre per tormentarmi : Iddio farà sempre così irritato contro di me, la di lui Giuftizia così implacabile, il mio corpo così vivo, al dolore, i Demonj così crudeli, il rimorfo della coscienza così spietato!

A si funesto continuo pensiero quali faranno mai le surie del misero dannato quali l'esecrande bestemmie, che vomiterà contro Dio, quali gli sforzi per distruggere, se possibile sosse, lo stesso de la mani, e i denti contro sè stesso, usando, ma indarno tatte le sorze per annientarsi, e per sinir una volta tanti dolori. Si slancierà come massino arrabbiato contro chiunque cooperò alla sua dannazione, Anima mia comprendi una volta sì misero perpetuo stato. Un picciol dolore con l'aggiunta di un pensiere, che dica non sinirà mai, supera qualunque altro

Biblioteca ad ulo asprissimo violento dolore. Una Musica, una Commedia per quanto dilettevole fia con l'appendice, che non sia mai più per finire, empisce l'animo di somma noja, e rincrescimento: or che farà un sommo, ed eterno dolore? Un bagno odorofo, ma eterno diviene tormento: che farà uno stagno di zolfo di bitume, di fuoco eterno? Paragonate adesso qualunque gran bene di quelta vita coi mali dell' Eternità, e poi dite, se vi torna conto pet tutte le ricchezze, e per tutti i piaceri, ed onori mondani, mettervi a rischio anche lontano di cadere in sì penosa Eternità: Quid bæc ad eternitatem?

# TI I will be the first of the second second

Onfidera, Anima mia, che l'Eternità on non ha paragone . E dove fono mai immagini, fimilirudini, o esempi, che ci dieno ad intendere l' Eternità? Vi sia un mondo pieno fin al fommo Cielo ripieno di minutissima arena, e vi sia un altro mondo vacuo di ogni cofa, ed ogni mille secoli un Angiolo ne trasporti un solo granello dal mondo pieno al vuoto. Finirà l'Angiolo di trasportare dopo il corso innumerabile e sterminato di tanti secoli tutta l'arena, e l'erernità sarà nel suo principio. Esca dagli occhi di un dannato ogni millione di fecoli una goccia di pianto, e questa si conservi, finchè ne sparga tante gocce, che bastino a sar un fiume, un mare, e poi tante altre, ch'eguaglino il diluvio universale, che già dopo effersi formato s' immenso oceano di acque nel

cor li,

ete

ete

pai

for

un

ni

e :

un

ati

fa

CC

vi

8

for

fai

fu

te

re

fo

de

N

de' Cherici, e Sacerdori.

corso di tanti millioni di millioni di secoli, la Eternità sarà nel suo principio. Oh
eternità senza misura, eternità senza sine,
eternità senza mutazione, eternità senza

paragone! Oh fempre! Oh mai!

ed

a-

oi

a-

a-

ad.

IB

O

a-

rà

11-

1-

)...

11-

a

Dimmi adesso anima mia, che concetto formi di tutto il temporale in paragone dell'eterno? Se un piacere peccaminolo, che dura pochi momenti, fi dovesse punire con un millione d'anni di fuoco, sarebbe pur lunga la pazienza, il dolore, ma pur finirebbe: ma averlo da pagare per sempre, e mai aver il faldo, importa la spesa per un momentaneum, quod delectat, provar un æternum qued cruciat? Esporsi ad una eternità di dolore per un vile interesse, per un capriccio, per un momento di libertà condannarsi ad un eterno, ed infuocato carcere, per il breve godere di una converfazione andar a star sempre in compagnia coi Diavoli, per schivare un poco di brevissima penitenza far una penitenza inutile, ed eterna?

L' eternità per tanto è articolo di fede, e vorrò io dunque mettermi a rischio di un fommo male, e di un male eterno ? Chi sarebbe sì pazzo, che per godere di un bel fogno fi mettesse a rischio di consumar la fua vita in una oscura prigione? Esaminate tutto il passato, e non trovarete differenza alcuna tra il bene passato, e tra un sogno. Tutte le cose presenti diverranno una volta passate, dunque ancor queste pareranno sogni. Ed io sarò sì stolto, che per fogni metta in pericolo l'anima, e il corpo mio di andar in un luogo, ove Iddio mi odierà in eterno, e farò vittima eterna del suo furore; ove Maria la mia cara Madre, ed Avvocata mai più mi ricono-

fce-

fcera nè per suo figlio, nè per suo servo, ma bensì per suo nemico? Ove le piaghe del mio Gestì non serviranno ad altro, che per consondermi, e per disperarmi? Ove la mia memoria non avrà altre spezie che di dolore, il mio intelletto, che oggetti al sommo affittivi, la mia volontà, che rabbia, che rancore, che rimorso, che odio di Dio, e di me stesso? Ove il mio corpo altro non proverà, che tormenti inau-

diri, che pene spierare?

Ascolta anima mia, e termina la presente meditazione con questo dilemma. Siccome egli è articolo di fede, che v'è l'eternità, così è articolo di fede, che due fono: le case dell'eternità. Una eternità del Paradiso, l'altra eternità dell' Inferno . Una di queste due infallibilmente ti deve toccare. Ma quale, quale di queste due ti toccherà? Se guardi la tua condotta paffata, aimè che devi ripetere: Infernus Domus: mea est. E non tremi, e non paventi. Ricorri pentita al tuo. Signore, dimandagli perdono, e ricordandogli le sue antiche, ed infinite misericordie digli col cuore umiliato, e confidente: Mio Dio numquid in: eternum projicies me?

LE-

pecc

lar

nell

nofe

met

arri

flig

acci

con

fere

non

nar

pric

pari

re i

di

mei

effe ne, te i Idd pur ftrc pollub foz: mir pen le

app

e

į.

1-

0

a

15

18:

#### LEZIONE SECONDA

A quali severi gastighi vada soggetto un Ecclesiastico Incontinente

TNO de' più tremendi gastighi, co' quali può gastigare il Signore un Anima peccatrice in questa vita, per cui abbia ella poscia ad incontrare gli eterni supplizi nell'altra, si è il sottrarle il lume da conoscere le proprie miserie, e i pericoli, permettendo che cammini sempre all' oscuro, Idrucciolando di male in peggio, fino ad arrivare all'eterna perdizione: così egli gastigo in pena di lor sceleraggini gli Ebrei acciecando il loro, cuore di maniera, che con tutti gli occhi dell'anima nulla vedefsero: Excaca cor Populi bujus, ut videntes non videant. A questo gastigo va d' ordinario soggetto chiunque pecca, essendo proprio del peccato, di qualunque forta egli fia, partorire all'anima, ofcurità, e tenebre : pure il peccato della Incontinenza ha questo di proprio particolarmente di offuscar la mente, ed acciecare il cuore, e se mai tal effetto funesto produce nelle anime Cristiane, lo fa vedere molto chiaro, e costante negli, Ecclefiastici impuri; imperocchè Iddio si protestò in Geremia, che tale appunto farà la pena di qualunque suo miniftro incontinente : Propheta , & Sacerdos polluti funt : idcirco via illorum erit quasi lubricum in tenebris. In pena delle loro sozzure il Signore li toglierà il lume, e cammineranno come chi cammina fopra un pendio sdrucciolevole nella oscurità, e nelle tenebre.

In fatti vedefi dalla sperienza avverata appuntino questa minaccia, mercecchè veg-

Biblioteca ad uto

gonfi e Cherici, e Sacerdoti dediti a questo malnato vizio vivere d'ordinario in modo, che sembra in essi affatto spento il lume di Dio. Commettono peccati enormi come se fossero galanterie, cadono or in questa, or in quella nefanda azione in maniera, che ne anche pensano a quel, che fanno. Camminano talmente all'orba, che colpe gravissime le stimano leggerezze, fragilità umane, auzi un niente. Sono mostrati a dito da' secolari più rilassati , fi mormora di loro con grave fcandalo, ed essi se ne ridono, e come se nulla vedessero, o sentissero, continuano la prima viziosa carriera, ne punto si emendano: Videntes non videant; & intelligentes non intel-

ligant.

Alla cecità della mente va d' ordinario unito l'altro tremendo gastigo della ostinazione del cuore, e della durezza, e fermezza nel male, la quale ci viene espressa nelle parole addotte, exceca cor, &c. ove non si parla della cecità dell' intelletto, ma della volontà, del cuore, a dinotare la durezza della volontà, e la ostinazione del cuore. Che farà mai di un Ecclefiastico dedito al vizio della impurità? Abbandonato dalla grazia, lasciato vivere a seconda de' suoi capricci, qual pentimento, e contrizione potrà mai avere de' fuoi peccati, massime al punto della morte? Induratum est cor. Indurato il cuore, ottenebrato l'intelletto, offinata la volontà nel male per giusto divino giudizio amerà i suoi disordini sino all'ultimo siato, e porterà le fue colpe fino al fepolcro, fino all'inferno: Implebuntur offa vitiis adolescentiæ sue, & cum eo in pulvere dormient. Provatevi un poco ad ammonire, a correggere taluno di costoro infangato nelle laidezze del senfo,

COL

ce,

da

ni e

po

to,

lizi

ch'

ne

Car

re 1

nun

cola

me

che

pier

cerd

lefte

trem

vera

juin

quel

non

colp

ferj.

ce,

venu

men

tro c

mo d

talvo

Idegr

altri

e fal

de' Cherici, e Sacerdoti.

e-

u. ni

in

2-

2-

o-fi

ed

e

17

01-

io

a-

Z-

ve

la

el

co

e

C-

11-

a-

a-

le

0:

5

111

1-

117

fo, punto non fi muove, non fi converte con Prediche, non fi atterrisce con minacce, non si lusinga co' premi, non si emenda co' gastighi, non si migliora nè co' buoni esempi, ne con la vecchiaia, resiste alle inspirazioni, ed assuefatto da molto tempo a maneggiar con disprezzo le cose più fagrofante, nulla gli fa impressione, e lieto, e tranquillo vive nelle sue impure delizie. Che ne verrà da sì lagrimevole condotta. Oh Dio! La impenitenza finale, ch'è la chiave, che gli apre le porte eterne dell'inferno. Ci racconta il B. Dionisio Cartufiano, che fu un giorno condotto dal fuo Angelo un buon servo di Dio a vedere le pene del Purgatorio, e vide un gran numero di secolari, i quali stavano particolarmente purgando in quelle atroci fiamme i rimafugli de' peccati della disonestà, che in vita avevano commessi, e non appieno derestati, ma in questi pochissimi Sa. cerdori, e richiestane la cagione al suo celeste Condottiere, senti rispondersi queste tremende parole: Vix aliquis talium babet veram contritionem, ideirco pene omnes hujusmodi æternaliter damnantur. Perche di questi pochissimi si salvano a cagione di non aver un vero pentimento delle loro colpe, e quasi tutti si dannano.

Chi può mai comprendere la grande miferia, e il terribile abbandono, in cui giace, e va foggetto un ministro di Dio divenuto schiavo di si sfrenata passione? Talmente Iddio si stima offeso, e talmente contro di lui si adira, perchè nauseato al sommo delle di lui stomachevoli sozzure, che talvolta in pena, e gastigo di tali eccessi, sdegna sovente di ascoltar le preghiere, ch' altri potessero fare per la di lui emenda, e salute eterna. Simile appunto ad un

Prin-

Biblioteca ad uso

Principe, il quale veggendofi tradito dal aute: fuo primo ministro, e favorito, tutto turoe0? re, e sdegno non ascolta preghiere, e si fa intendere di non voler ascoltare suppliche, o intercessori a di lui favore. Così il Supremo Signore de' Signori chiamandosi al-Mae tamente offeso, e gravissimamente oltragter f giato dalle impurità de' suoi ministri, concolle tro di essi s'infuria, e si fa intendere, come non è per ascoltar preghiere a favore pond di costoro divenuti l'oggetto più abbominevole della sua vista, e talvolta espressaolten mente proibifce a fervi fuoi, di non pregalonel gare, nè toccar questo punto. Eccovi una quan chiara testimonianza nella sagra Scrittura. cata Si era posto a pregare un giorno il Signore il Profeta Geremia per placare la di lui volte collera a favore del suo Popolo, quando Iddio così gli parlò: Tu ergo noli orare pro populo boc. O ne assumas pro eis laudem, & orationem, quia non exaudiam: Geremia non istar più a pregare per questo Popolo, perchè io non ti esaudirò. Sembrerà forse ch'egli parli de' peccati del Popolo, ma riflettendo alle parole seguenti, vedesi, ch'egli parla particolarmente delle colpe de' fuoi ministri, de' suoi diletti, dalla scoftumatezza de' quali ne provenivano i scandali ancora nel Popolo: Dilectus meus in Domo mea fecit scelera multa; numquid carnes sanctæ auferent a te malitias tuas? Dal che apparisce chiaramente, che Iddio impose il filenzio a Geremia, il quale interessavasi a favore de' Sacerdoti, e del suo Popolo, perchè già non era per esaudire le affiftit di lui preghiere. Al qual propofito fcrivide a vendo il gran Padre S. Agostino, per darci un gr ad intendete quanto difficilmente perdoni il Signore le colpe de' fuoi ministri, adoa que hume pra quelle parole della Scrittura fanta :- Si incene au-

li fu ment impu se me difper addu

Di

cede.

gli c

Sola ; Pio 1 Il qua li rife tempo vole cuore Conv ripeni do la malat

de' Cherici, & Sacerdoti. autem Sacerdos peccaverit, quis orabit pro eo? Chi si troverà mai, che voglia intercedere per li peccati di un Sacerdote, s'egli che n'è l'intercessore, e mediatore fra Dio, e il Popolo, è divenuto reo di lesa Maestà, per lui non vi ha chi si possa merter fra mezzo per placare la di lui giusta collera. Il perchè esorta il Santo Dottore ciascheduno de' ministri del Santuario a ponderare bene le dette parole, e a cono. scere la gran difficoltà che v'è per essi ad orrenere il perdono massime de' peccati disonesti: Quæ tu Sacerdos expende, ut scias quanto difficilius quam aliis Dominus peccata condonet.

fa

ie,

11-

n-

0-

ore

ni-

ga-

na

a.

10-

lui

do

pro

m,

re-

0-

era

esi,

de'

Au-

an-

in

car-

Dal

fuo

e le

cri-

arci

OH

ado.

-Si

Di questa verità ne ha dato più e più volte il Signore prove pur troppo sensibili su questa terra , gastigando particolarmente al punto della monte que' ministri impuri, e lascivi con permettere, che da sè medefimi si precipitino nell'abisso della disperazione. Parecchie Storie potrei qui addurre in conferma di tal verità, ma una sola ne basti tratta dal non men dotto, che pio Venerabile Cardinale Cefare Baronio, il quale all'anno centesimo de' suoi Annali riferisce, che un Sacerdote visse lungo tempo immerso nel fango di sì abbominevole vizio. Quando per istaccare il suo cuore da ogni cattiva pratica firitirò in un Convento di alcuni fanti Religiofi, quivi ripensando alla sua mala vita, e meditando la sua conversione su colto dall'ultima malattia: mentre all'ultime fue agonie era affiftito dal Padre Superiore di quel luogo, vide all'improvvifo cogli occhi fuoi propri un gran numero di Diavoli, che venivano a quella volta per isbranarlo e quindi un fiume di fuoco, che calava dal Cielo per incenerirlo. Gridò allora il Sacerdote mo-

ribon-

Biblioteca ad uso ribondo, raccomandandosi alle orazioni di quel Religioso ffiastente, alle di cui fervorose orazioni cessarono quelle orribili vifioni. Indi appoco gli parve di essere condotto al Tribunale di Dio, e conoscendo chiaramenre, che stava già per darsi dal Giudice inesorabile la sentenza di sua eterna condanna, perchè reo convinto, e parendogli ancora di effer posto da' Diavoli in una padella ad ardere ancor vivo, cominciò a gridare, Son dannato, son dannato. Moltiplicò quel buon Religioso le fue orazioni più fervide per porgere ajuto a quell'anima disperata: ma ben vedeva la misera che troppo tardi, ed in vano erano sparse a suo favore quelle preghiere, mercecchè il Signore sdegnato per i commessi falli non era per ascoltarle: perciò rivoltosi al Superiore mandando suori questi ultimi fiati proferi queste spaventevoli, e memorande parole: Cessa, cessa, pro me ora. re, nec pro illo ultra fatigeris, pro quo nullatenus exaudieris; e con tali parole sulle labbra spirò l'anima impura in mano de' Demonj, a cui per sì lungo tempo aveva

Or che penfi caro il mio Ecclefiastico? Son forfe burle, o favoie? Sono invenzioni a capriccio, o esagerazioni? Oppure sono verità sode, e chiare? Deh prega il tuo celeste Padre, e Padrone, che non te le faccia provare a tuo estremo danno. Sei forse nel numero de' Sacerdori, de' Cherici sporchi, e sozzi per le impudicizie? Se tale ti riconosci, deh per pietà abbi compassione dell'anima tua! Non è ancor per te disperato il caso. Può essere che non sia per te chiusa la porta delle divine misericordie. Non tardare a risolverti : Non tardes converti ad Dominum, & ne differas de

fervito colle sue impurità.

fe n mett cosi puri fiffo perd fonc ti a

de d

ora

80 d l'inc tutte con ta, lent la p rifice e do offer mo 1 lutar

ve:

bor.

ai di

de' Cherici, e Sacerdoti. de die in diem. Perchè quel tempo, che ora il tuo benigno Signore ti offerisce, forse non l'averai più, e vanamente te lo prometti. Se temi di comparire innanzi a lui così puzzolente, e sporco, come ti vedi, purifica colle lagrime di un sincero pentimento l'anima tua, e con la Maddalena penitente prostrati a piedi del tuo Crocifisso amore, e domandagli di vivo cuore perdono. Digli con tutta l'umiltà, e confusione del tuo spirito. Ah Gesu mio, io sono quell'Animale immondo, che per tanti anni ha goduto di rivoltarsi per il fango delle più abbominevoli fozzure, io quell'indegno vostro ministro, che ho riposte tutte le mie soddisfazioni nell'imbrattarmi con le sensualità della carne: quanto brutta, quanto laida, e quanto orribile vi presento questa povera anima mia! Voi solo la potete imbiancare, Gesù mio, io la purifico con le lagrime del mio pentimento, e dolore, che ho d'avervi sì villanamente offeso, e voi lavatela col vostro preziosissimo sangue, e son ficuro che con queste salutari lavande si farà più bianca della neve: Lavabis me, & super nivem dealba-

0-

ri-

do

er-

na-

0-

le

la

er-

effi

10-

lti-

ne-

7.7 .

lle

de'

eva

0 ?

tuo e le

Sei eri-Se

om-

per 1 fia

ile-

Non

eras

le

ESAME SECONDO

Sopra la Confessione.

L'Unico rimedio che io possa suggerire ad un Ecclessastico per mettere in sicuro la sua eterna salute, e per rimediare ai disordini della sua vita passata, si è il Bibliot. Cher. T.IV.

Biblioteca ad uso

prepararsi, e fare una buona Confessione. e quando ve ne sia il bisogno, una Confession generale di tutta la vita. Su questo passo vi avviso a scegliervi da qui innanzi un non meno pio che dotto, e prudente Confessore, qualor stabile sin' ora non lo abbiate, e perseverare fedelmente sotto la fua direzione, svelandogli con cuor aperto, e gran confidenza il vostro cuore come ad un faggio Configliere, ad un caritatevole Medico, ad un amico fedele. Quanto di bene, e di male è in voi, i vostri pensieri, disegni, inclinazioni, e tentazioni a lui finceramente scoprite. In una parola rimiratelo con rispetto, ascoltatelo con confidenza, parlategli con chiarezza, e obbeditegli con fedeltà.

Ora ritornando alla Confessione, questa per esser buona, ed utile all'anima vostra deve fra l'altre condizioni necessarie essere umile, intiera, semplice, e fedele. E saminate un poco se le vostre Confessioni abbiano queste condizioni, e qualor vi trovate mancante, correggetevi, e risatele da nuovo per non esporre a pericolo l'eterna

vostra salute.

Vi confessate voi con umiltà, mettendovi a piedi del Sacerdote in contegno, e disposizione di un reo, che sta innanzi al suo Giudice?

Dite forse le vostre colpe, come raccontareste una storia, una favoletta, senza vergogna, senza dolore, e con indisterenza?

Ne fate voi talvolta materia di vanità, accusandovi in una maniera altiera, ed arrogante, come se fatto aveste qualche eroica azione?

Avete per avventura ritrovato il fegreto di giustificarvi nell'accusa, per schivare la confusione di comparir colpevole?

Le vostre Confessioni furono elleno In-

tie-

tier

vol

ed

zie,

fe c

role

di d

ad .

min

atti

impe

ftre

che

fonc

feffor

ciò,

M

ma,

pecca ch'e

fore

com

e pe

nell'

perm

In qu

tutti

conc

de' Cherici, e Sacerdoti.

tiere, avendo tutta la premura di spiegare i vostri peccati eziandio i più vergognosi, ed enormi, spiegandone il numero, la spezie, le circostanze aggravanti, o mutanti spezie, le conseguenze, e tutto ciò, che ne poteva far distinguere la malizia?

Sono elleno state Semplici confessandovi delle cose certe come certe, delle dubbiofe come dubbiose, non servendovi di parole superflue, ed inutili, nè di certi grandi discorsi, che non servono ad altro che ad allungar la confessione, schivando i termini oscuri, incerti, equivoci, ambigui, atti solo ad imbarazzar il Confessore, e ad impedirso, perchè non conosca la verità?

Sono state Fedeli, e avere palesate le vofire colpe senza finzione, senza scusa, e senza dar loro con artificio qualche colore, che le faccia comparire diverse da quel che

fono?

9

0

1-

l

n

0

a-

1-

)-

n-

19

ra

re

i-

b-

da

0-

110

r-

à,

10

In fine vi fiete confessato con la disposizione di seguire gli avvisi del vostro Confessore, e di adempiere sedelmente tutto

ciò, ch'egli fosse per suggerirvi?

Mio Dio, quauto mai e cieca quell'anima, che non vuole manifestare turti li suoi peccati nella Confessione. Per uno solo, ch'ella ne occulti agli occhi del Confessore, tutti quelli che avrà ella commessi compariranno agli occhi di tutto il mondo, e per un poco di rossore, cui ella pensa schivar in questa vita, farà ella coperra nell'altra di una eterna consusione. Non permettete, mio Dio, che cada giammai in questa si deplorabile cecità. Fate per la grazia vostra, che manifesti chiaramente tutti li miei peccati nelle Confessioni, ne concepisca un vero, ed efficace dolore, e

2 11

ne proponga risolutamente la emenda, onde meritino di essere scancellati persettamente dal vostro sangue, e sepelliti in un eterno obblio: Inter vulnera tua absconde me.



concenite no vere, ed elik (et delinte

GIOR-

pe quanto le da le fr

un qu ne.

## GIORNO QUINTO.

#### MEDITAZIONE PRIMA

PER LA MATTINA.

Sopra la Parabola del Figlio Prodigo .

Karl Philips II.

Considera, Anima mia, e immaginati di vedere un giovane stracciato, scalzo, e mezzo ignudo, che se ne sta sotto una quercia, in mezzo ad una mandra di porci, con un pezzo di pane nero, e scario alla mano, e che piglia per companatico qualche ghianda di quelle, che sono per terra , e mangia al piatto stesso con que' sozzi animali. Osservalo come sospira, e piagne per vedersi in sì misero stato. Chi è mai cotesto Prodigo a si crudele miseria ridotto ? Egli è il tuo ritratto dacchè dopo aver abbandonato il tuo celeste Padre, ti sei ridotto nell'anima a sì spaventevole miseria, che sei un spirante cadavere. Deh Signore, che mi avete lasciato dipropria bocca questo misterioso racconto sì per minuto descritto nel vostro Vangelo, fate discendere ancor sovra dime un raggio di luce fimile a quello, ch'ebbe questo povero sviato, onde se lo imitai nella colpa, lo imiti eziandio nel ritorno, e mi rimetta nella grazia vostra, e vi duri con perseveranza, e fervore.

Rifletti anima mia all'ardire, e temerità di questo figlio; il più fresco di età,

126 Biblioteca ad ufo

vivente il Padre, anzi in faccia al Padre stesso chiede la parte sua, la sua porzione, che gli toccava, e a qual fine? Per licenziarsi dal Padre, che tanto lo amava, per uscir da quella casa, in cui godeva tutte le sue comodità, per andarsene in paese lon-

tano, e vivere a suo capriccio.

Anima mia ritorna a te medelima, ericonosci la gran verità. Senza che tu chiedessi a Dio la tua porzione; egli te la diede e ne' beni, e nelle sostanze, che come ad Uomo ragionevole, e figlio suo ti apparteneva . Ti diede intelletto , libertà , fenfi, ingegno, modo di vivere nel tuo stato onestamente, anche più di quello, che diede a tanti altri poveri, ignobili, e difgraziati. Tutto mero dono di sua liberalità, anzi parzialità, che certamente non meritavi. E tu ingrata con tutti questi beni ricevuti da Dio, che cosa hai fatto? Sei andata lontana da Dio con l'intelletto fenza pensarvi giammai : lungi da Dio colla tua volontà amando tutt' altro, fuori che lui: e siccome non v'è cos'alcuna. che più ci allontani da Dio, quanto il peccato, tanto da lui ti allontanasti, quanto peccasti.

In questo allontanamento da Dio hai perduto il primo fervore negli efercizi di pietà, di religione, il tuo cuore è divenuto arido, e lo fpirito di orazione, e il buon costume tutto si è estinto. Dovevi come Ecclesiastico vivere, ed esser modrito nella Casa di Dio col pane degli Angioli, e colle delizie interiori di una vita in tutto divina, eppure altro non cercasti se non di riempirii del cibo de' porci. Quanti Cristiani del secolo vivono uniti a Dio per la grazia, e godono delle più intime, e dol. ci comunicazioni divine, e tu nulla sen-

tì,

ti

ap

qu

tue

e

do

ze

mi

du

di

ar

te

ni

be

de

i

to

te

du

b

ta

tai

A

ch

pi

Pe

de' Chèrici, e Sacerdoti.

127
ti, non hai affetto a nulla, nè di nulla ti approfitti. E che ? Pensavi forse di fare qualche bella impresa coll'abbandonare il tuo Dio, il tuo Padre? Misero che sei, riconosci il tuo misero stato, e vedi.

1-

er te

lle

ie

e-

e-9

ne ip-

. 9

a-

a-

on be-

5 5

io

10-

a ,

ec-

to

er-

LICO

me

el-

tto

per lol.

en-

#### dang out I I.s II/s

Comitt, e tanto dir colle colle Onfidera, Anima mia, che questo sgraziato figlio Iontano dal suo caro Padre diffipò ogni cofa, spese tutti i denari, e vendette fino gli abiti stessi che aveva in. dosso per isfogar le sue voglie in sordidezze, e peccati, riducendofi ad una estrema miseria. E non è appunto rutto ciò a te succeduto per efferti allontanata da Dio? Hai diffipato, e perduro la miglior parte degli anni, e l'erà a Dio più cara, hai perdute tante opere buone, tante belle occasioni, e tante ispirazioni: hai perduta la libertà con farti schiava delle tue passioni, del peccato, e del Demonio: hai perduto il vivo lume della fede, e forfe della ragione offuscata dalle passioni: hai perduto il tempo, la fanità, e la roba, data a te da Dio per tutt'altro fine, che per offenderlo. E che non hai perduto? Hai perduto Dio, il Paradiso, la grazia, l'allegrezza, la pace, la contentezza, ogni tuo bene. Non chiami tu pazzo chi butta via il fuo riguardo al temporale, e con qual nome dovrai effer tu chiamato, che hai buttata a perdere l'anima tua, e se cento, e mille ne avessi avuto, tutte l'avresti buttate a perdere dietro un fordido piacere? Almeno in tante perdite aveffi avuta qualche soddisfazione: ma nò, niuno di tanti piaceri ti ha pienamente appagato, coficchè lo sfogo di un piacere era fame di un'altro, perchè le passioni sono sempre ingorde, e F 4 affagBiblioteca ad ufo

affaggiato che abbiano una volta il piace-

di

di

Par

rof

tra

dia

dre

tra

e i

ca

rez

re fa,

fa

tu Vi de

to

la

vec

an

der

re, non dicono mai basta.

Una cognizione sì chiara del mio poverissimo stato, a cui mi ridussi volontariamente, e per mia propria malizia, mi deve far conoscere quanto io fia degno di disprezzo, e di abbominio presso Dio, e presso gli Uomini, e tanto più debbo confessare la mia indegnità per essere vissuro in tanta rilaffatezza, facendo io professione di Cherico, di Sacerdore. Ah che io ne ritengo il nome fra gli Uomini, ne ho le divise, la veste esteriore, ma non ne ho la softanza! Sono un'ombra, un fantasma di Ecclesiastico. Questo nome doveva esfermi un foggetto di gloria, ed ora ad altro non ferve, che a confondermi; imperocchè di qual cosa debbo io più arrossirmi, che di effere stimato ministro di Dio, e non effer tale ? Che fia di me , se un giorno fi scopra questa mia ipocrifia? Deh non lo permettete giammai, mio Dio, che mi accada si finistro accidente, mentre con il cuore umiliato mi risolvo di ricorrere a voi col figlio Prodigo per implorare pietà perdono.

#### FIL

Confidera, Anima mia, che finalmente Resso, e dopo aver considerata la sua miseria, e averla deplorara, si mise a riflettere sulle qualità amorose del suo buon Padre, e animato da una vera filial confidenza rifolve di gertarfi a' suoi piedi, di confessar senza scuse, o pretesti il suo fallo, e perchè lo penetrava per le circostanze enorme, pensa di spogliarsi della qualirà di figlio, e d'implorare soltanto la condizion de' Cherici, e Sacerdoti. 129 di servo. Con tali sentimenti, e disegni di una vera conversione s'avvia alla casa Paterna.

Anima mia riflerti bene alle finezze amorofe di questo buon Padre nel ricevere il traviato figlio già pentito, e ravveduto, perchè sono un ritratto di quella misericordia, che ancor tu devi sperare dal tuo Padre celeste . Appena il Padre lo vede di lontano, che si muove a compassione di lui. Egli va il primo, e va correndo ad incontrarlo. Se lo vede piagnente, tutto lacero, e smunto gettato a' piedi, ed egli pure piagnente se gli butta al collo. No non lo fgrida, non lo minaccia, nemmen gli rinfaccia la sua ingratitudine, i mali, che ha fatto; ma stretto stretto per tenerezza lo abbraccia, e a quel doloroso sincero Peccavi, che genuflesso fra i fingulti, e le lagrime pronunzia, gli stampa in fronte un dolce bacio di pace. Oh amore! Oh tenerezza di un Padre amante!

Ó

0

0

ŀ

71

11

e

è

5-

1-

]-

11

Ebbero qui fine le carezze del Genitore? No: presto lo conduce alla propria cafa, quivi giunto, chiama i suoi servi, lo sa spogliare de' miseri cenci, e lo fa da capo a piedi rivestire di nuovo. Gli mette l'anello in dito, gli sa preparare un sontuoso banchetto, e sa sapere a tutti i suoi vicini, ed amici, che in segno della grande allegrezza, che sente per aver ritrovato il suo siglio simarrito, celebra egli quella sontuosa festa. Poteva farsi di più, se costui ritornato sosse, o da una Corte proveduto di qualche onorevole posto, o da una battaglia trionsante de' suoi memici?

Eccoti anima mia dipinto al naturale l'amor del tuo Padre celeste, qualor vede un'anima ravveduta, che a-lui ritorna. Al vederla in si misero stato la compatisce: cor-

Biblioteca ad uso

re egli primo e tutto sollecito ad incontrarla; genussessa a' suoi piedi se la stringe al seno, l'abbraccia, e di tutti li suoi trascorsi non solamente le dà il perdono, la pace, ma la regala con interne consolazioni, la riveste della sua grazia, l'ammette al convito della sua Eucaristica mensa, dando per sino a lei tutto sè stesso in cibo, e vuole che se ne sacci sessa non solo da lei in terra, ma dagli Angioli stessi nel Paradiso. E perchè? Perche un povero "peccatore di già morto alla grazia, è risorto, era

di già perduto, e si è ritrovato.

Genufiesso pertanto, Peccator mio caro, dinanzi a Gesù Crocififfo digli più col cuore, che con la voce : Padre delle Misericordie, Dio di speranza, e di pace, voi ben sapete quanto peccai sotto degli occhi vostri. Non merito certamente di essere neppur chiamato col nome di vostro figlio, contuttociò io spero, e confido nella vostra infinita bontà, perchê se io perdetti l' esser di figlio, voi non perdeste mai l'esser di Padre. Io ritorno a voi confuso, ed umiliaro, per le mie molte, e gravi colpe, ma insieme ripieno di speranza, che non fiate per rigettarmi dal vostro seno, fondato fulla vostra bontà in tutto paterna. So che voi non volere parole, che si disperdono al vento, ma volete fatti; perciò da qui innanzi voi mi vedrete vigilante, ed attento sopra i miei doveri, nè mai mi fcorderò della graritudine, ed amore, che debbo ad un si amantissimo Padre. Ben mi è noto, che questo figlio, non ripigliò più la vita paifata, nè si partì mai più dal ino caro Padre. Simile fedeltà a voi pure prometto: non più peccati, non più, ne per lufinga di mondo, per incentivo di passione, per tentazione del Demonio farà mai

Wero

ve

all

lic

cif

tro

efe

al

fi

D

te

fia

la

0

fu

è di

le

pe

de' Cherici, e Sacerdoti. 131
vero, che in alcun tempo da voi io più mi
allontani. Provai pur troppo quanto infelice sia servire ad altri suorche a voi dolcissimo, e amoroso Padre, essendo pur
troppo vero, che Servire Deo regnare est.

#### SONOSONOSONOS

#### LEZIONE PRIMA.

Sopra l'Esercizio della Presenza di Dio.

A Mantenere costante, e sedele nel divino servizio un'anima, fra tutti gli esercizi della vita Cristiana, e Religiosa alcuno non se ne ritrova, al quale i Santi si sieno vieppiù applicati, nè abbiano più raccomandato, che quello della presenza di Dio; quindi credo essere molto importante a ciascheduno, e massime ad un Ecclessatico il ben conoscerne la obbligazione, la utilità, e la pratica di questo santo eser-

cizio.

La obbligazione di questo esercizio è sondata sopra questi due principi di sede: Iddio è dappertutto, e Iddio vede tutto. Iddio è dappertutto, dunque io gli sono in ogni luogo, e tempo debitore di un sommo rispetto, riconoscendolo per quell' essere supremo indipendente, e infinito, ch'egli è, a cui ogni creatura sta subordinata, e dipende. In fatti trovate un laogo nel mondo tutto, il quale non sia consagrato dalla presenza di questa immensa Divina Maestà, in qualunque parte l'Uomo si ritrovi sempre vi titriova presente il suo Dio, e però può egli e deve in ogni luogo adorarlo, e prestar tutto il culto, e l'omaggio a

questa divina immensità. S. Agostino se lo

questa divina immensità. S. Agostino se lo figurava come un vasto Oceano, ove tutte le creature sono, per così dire, innabistate in Dio, e penetrate dalla essenza di Dio, senza poter mai uscire suori di esso, ne staccarsi da esso, per la necessità che hanno di starvi sempre presenti per non ridursi al loro nulla primiero. Non è ella dunque cosa giusta, che l' Uomo, il qual'è una creatura intelligente, e ragionevole, si prescriva come debito di religione, lo starsente presente coll'intelletto, e col cnore, considerandosi di continuo in Dio, e con-

siderando Dio in sè stesso?

Posto pertanto un si vero e sodo principio, devesi dedurre il secondo, che se Iddio è dappertutto, dunque tutto vede, e tutto offerva; e se ancor questo è verissime, debbo per quanto mi è possibile, non perderlo mai di vista, e camminar sempre, come se avessi per testimonio non folo di mie azioni, e parole, ma di mie intenzioni più segrete, questo Dio, la di cui penetrazione è infinita, alla di cui cognizione nulla può fottrarfi, o nasconderfi. Dove anderò, o Signore, diceva il Santo Davidde, per nascondermi dal vostro acutissimo sguardo, ove fuggirò lontano dalla vostra faccia? Se io ascendo al Cielo, colà vi ritrovo, se io discendo persino nell' inferno, voi vi siete presente; se prendo l'ali per volare all'estremità della terra, la vostra mano, mi vi conduce. Ho detto fra me stesso: Forse le tenebre mi copriranno; ma conobbi, che la notte stessa più profonda diviene tutta luminosa per farmi vedere a voi, perchè le tenebre, o mio Dio, non sono oscure per voi, e la notte per voi è tanto chiara, quanto il pieno giorno. A quella verità quali sono i sen-

ti-

tin

in

que

B

que

tro

bre

qua

dad

fue

allo

feri:

Giu

con

con

tato

pro

d'ir

nè

perc

di v

i pe

fero

mi p

de' Cherici , e Sacerdoti .

timenti, che nascono nel vostro cuore, fapendo che Iddio su testimonio, e Giudice delle vostre più occulte iniquità? Ah che intanto peccaste, in quanto non avete fatto risesso alla sua Divina presenza. Pensaeci in avvenire, nè vi dispensate giaramai da quest'obbligo, che vi corre, e sarete un

ottimo Ecclesiastico.

ie

2

n

i

6

0

ù

0

Eccovi la utilità, che avete a trarre da questo santo esercizio. La presenza di Dio fervirà a voi di un forte preservativo contro il peccato, e sarà per voi una strada breve per giugnere alla perfezione, a cui dovete aspirare. Ditemi, se il ciel vi salvi, qual mezzo più acconcio, e più valido potete voi rinvenire a preservarvi da qualunque mortale caduta, che il penfare: Iofono avanti a Dio? Un anima, che così daddovero penfa, qual'arma forte ed efficace non ha mai per reprimere i movimenti di fue passioni, per trionfare delle tentazioni più violente, per impedire le cadute, per allontanarsi dalle occasioni, qualor pensi feriamente, e ridica a sè medefima: lo fono alla presenza del mio Dio, del mio Giudice, alla prefenza di colui, ch' è per condannarmi, e sta già pronto a pronunziare contro di me la sentenza di mia condanna; e sarò io sì temerario e sfrontato, che ardifca offenderlo fugli occhi proprj? Nò, non v'è tentazione, che un tale riflesso non superi, non vi è trasporto d'ira, che non arresti, non vi è fragilità, nè caduta, da cui non preservi. Sapete perchè talvolta fi pecca? perchè fi perde di vista il nostro Dio, e pochi farebbero i peccatori, dice qui S. Agostino, se fossero prevenuti da questo sentimento: Iddio mi vede .

Che poi un tal' esercizio sia strada breve

Biblioteca ad ulo per giugnere alla perfezione, Iddio stesso lo manifestò al Patriarca Abramo, allorchè gli disse: Cammina alla mia presenza, e sarai perfetto. La vera perfezione dell' Uomo Cristiano, e dell' Ecclesiastico confiste nel far bene tutte le sue azioni, cioè farle con applicazione, e fervore. Qual' attenzione non si porrebbe dal Cherico, dal Sacerdote nella offervanza delle Rubriche, nelle salmodie del Coro, nelle sue Comunioni, nella celebrazion della Meffa, ne' suoi studi, ne' suoi passeggi sul rislesso della Divina presenza? Qual fervore ne' fuoi ministerj, e impieghi, nelle sue orazioni, ne' suoi Catechismi, e private istruzioni, nel buon esempio, nel rispetto alla casa di Dio, qualor riflettesse, che Iddio lo vede? E qual forgente in fine di confolazioni, di rinforzi, di grazie per fostenere le fatiche, e travagli interni, ed esterni, cui deve soccombere e per la propria perfezione, e per l'altrui salute, non sarebbe mai per esso la divina presenza? Ah che i giusti, diceva il Salmista, sono ripieni di una fanta allegrezza, perchè veggono sempre Dio, e sono sempre sotto gli occhi di Dio.

Quanto alla pratica di cotesto esercizio, vi si ricercano due cose: l'una di schivare a tutto potere quanto può servire di ostacolo d'impedimento a questa Divina presenza; l'altra di praticare con sedeltà, quanto si crede opportuno ed efficace ad acquistarla, e conservarla. Gliostacoli, che si debbono togliere, sono per esempio, i vani passatempi del secolo, certi divertimenti, ne quali il cuore troppo al di fuori dissondesi, certe allegrezze simodate, che ci stornano dai nostri doveri, certe corrispondenze di amicizie, che ci attaccano alle creature,

l'ec-

1' ec

CI &

inut

di c

e fr

parc

imp

coll;

nafe

acqu

di o

trop

in cl

mon

ne ;

Atret

fopra

a vi

fua J

felici

e co

la (

dono

gete

occhi

Dom:

mai

voft

luoge

veder

per ;

G

de' Cherici, e Sacerdoti. l'eccesso de' desideri, che ci agirano, e ci dividono, la veemenza delle passioni, che ci alterano, e turbano, le conversazioni inutili, che ci riempiono la immaginazione di cose frivole, le cure superflue, che c' imbarazzano, le occupazioni troppo estese, e frequenti, che ci opprimono, in una parola conviene levare tutto ciò, che c' impedifce, ci frastorna, ed è incompossibile colla Divina presenza. Essa è un tesoro nalcosto, e molto prezioso, per il di cui acquisto non ci deve rincrescere di privarla di qualunque cosa più cara, e più dilettevole, perchè già non fi può mai comprar troppo caro. Il vostro stato di Ecclesiastico, in cui non avete ad attendere alle faccende mondane, ve ne porge molto opportuno l' incontro, e se non lo farete, non avrete scusa veruna presso il Divin Tribunale, e ne avrete a rendere col servo pigro un stretto conto a Dio per aver sepelito, e tralcurato si preziolo talento. Beato voi se rinunziando a quanto abbiamo detto di fopra, giungete ad otrenerlo, e cominciate a vivere unito a Dio coll'esercizio della fua presenza, voi provarete un' anticipata felicità celeste.

Į,

1-

a,

To

163

a-

la

0,

are

la,

Gli mezzi poi più validi per acquistar, e conservare questa Divina presenza, sono la Orazione frequente, domandando ogni giorno a Dio questo sì ricco e prezioso dono, pregandolo con il S. Proseta, Dirigete o Signore la mia strada avanti gli occhi vostri, alla vostra presenza: Dirige, Domine, viam meam in conspesta tuo: ne mai permettete, che mi allontani dalla vostra faccia, coscedè in ogni tempo e luogo io pensi, e conosca, che voi mi vedete, mi ascoltate. Il filenzio, il ritiro per alcune ore assegnate per attendere a Dio.

176 Biblioteca ad ufo

Dio, e per separarsi dal romore e dal rumulto del mondo, gioverà molto a camminar innanzi in questo fanto efercizio. facendo come S. Caterina, del proprio cuore una picciola stanza, in cui a quando a quando vi tratteniate in dolce converfazione col vostro Dio: l'ordine delle proprie azioni, affeguando il fuo tempo alla orazione, al fervizio della Chiefa, all'Uffizio allo studio, alla lezione spirituale, al passeggio, adempiendo in tutre le volontà. e il beneplacito di Dio, cercando fino nelle più indifferenti la sua gloria, il suo onore, il di lui piacere. Leggere sovente nel gran libro del mondo, cioè considerare le creature come debbono effere considerare, cioè come Immagini di Dio, come candidi specchi che ci rappresentano le sue Divine perfezioni. L'armonia de' Cieli, lo splendor del Sole, il scintillar delle stelle, la vaghezza de' fiori, delle piante, il corso de' fiumi, l'ampiezza del mare, gli animali, i volatili, i pefci, gl'inferti più minuti, non rifvegliano alla mente di chi hen considera, la Sapienza, la Onnipotenza, la Maestà, la presenza del Creatore, il quale scherzando nel mondo operò tante e sì prodigiose meraviglie? Gli Uomini stessi, co'quali conviviamo, ci vanno dicendo che tono ministri di sua Provvidenza, della sua volontà: le prosperità ci predicano gli efferti di sua beneficenza, e liberalità, gli infortunj, le disgrazie, le malattie ci ridicono al cuore, che sono o prove di sua misericordia, o gastighi di sua giustizia. Ecco il fegreto di non mai perdere la pre fenza di Dio, ecco il mezzo, con cui: Santi s' innalzavano alla veduta di un fio re, di un vermicello a Dio, ed erano ra piti fuor di sè steffi, e concepivano la più alta Tal cura gne Qu. fem

S

la p 100 le 1 do g ciafo zia Itolo non dete

mu Zio la n quai Dio che E

imp

noft de' men mine de' Cherici, e Sacerdoti. 339 alta idea del Supremo Autor della natura. Tale fia dunque il vostro esercizio, e procurate di ritrovar Dio dappertutto, e in tutte le cose, e v'assicuro che in breve giugnerete a quella persezione che bramate. Quarite Dominum, quarite saciem ejus semper.

SONOSONOSONOS

### ESAME PRIMO.

Sopra le Funzioni degli Ordini sagri.

TNO de' maggiori vantaggi, che cagionerà nell'anima vostra l'esercizio della presenza di Dio, sarà certamente quello di rendervi docile, e pronto a praticar con tutta la maggior modestia, e decoro le sagre funzioni, che nella Chiesa secondo gli Ordini ricevuti avrete a praticare . Egli il Signore concede agli Ecclesiastici in ciaschedun Ordine, che ricevono, una grazia particolare, e per mezzo del S. Apostolo nella seconda ai Corinti ci avvila di non ricever vanamente una tal grazia: Videte, ne in vacuum gratiam Dei recipiatis: imperocchè questa grazia non ci viene comunicata, senon per ben esercitare le funzioni degli Ordini, e quando tale non fia la nostra pratica, si riceve in vano. Oh quanto dobbiamo noi umiliarci innanzi a Dio per tutte le infedeltà, e irriverenze, che vi abbiamo commesse!

Esaminiamo pertanto quale sia stata la nostra sedeltà nell'esercizio delle sunzioni de' nostri Ordini, e nell'osservare degnamente eziandio quelle, che sembrano le

minori.

al

n.

0.

2

a-

à,

e,

an

oc

ec-

ne

en-

la

de

i,

on-

la

12-

Si

ſ,

che

*[ua* 

ef-

gli

Cua

a .

re

i i

10

ra .

2

138 Biblioteca ad ufo

Con qual piacere avete atteso a servire la fanta Messa, a portar la Croce ne' divini Uffizj; li Candelieri, l'Incensiere ; il vaseletto dell' Acqua santa, a tenere con polizia, e proprietà gli arredi agli Altari, i vasi Sagri, a tener monda tal volta la Chiesa, ad impedirvi li scandali, e le immodestie, ad annunziar al Popolo la divina parola, a ministrargli i Sagramenti? Furono da voi fatte tutte queste funzioni con l'attenzione, pietà, e religione, che Iddio da voi ricerca? Ah che piuttofto furono queste da voi offervate con poca modestia, ed esattezza, con molta sgarbatura, e cattiva grazia, per non averle sufficientemente praticate.

Vi fiere voi forse dispensato dal praticarle per errore, per disprezzo, per pigri-

zia, o per ignoranza?

Per errore, persuadendovi per avventura, che la maggior parte di tali sunzioni non essendo più in uso nella Chiesa, sarebbe stata una singolarità troppo affettata, e considerabile l'assoggettarvisi?

Per disprezzo, considerando alcune di tali funzioni, e principalmente quelle degli Ordini minori, come indisferenti, o di poco momento, e forse come vili, abiette, e disdicevoli di molto alla vostra età, e condizione?

Per pigrizia, non volendo prendersi la briga di applicarvici, o non potendo risolversi di porvi l'attenzione, e la esattez-

za, che vi son necessarie?

Per ignoranza, non avendole giammai esercitate, nè letto fillaba di Cerimonie, nè di Rubriche, nè tampoco essendovi farto istruire da chi poteva comunicarvi la cognizione, giugnendo forse la vostra ignoranza sino a questo termine, di non sapere

ana-

qua

Or

F

vol

me

1

la

in

ch

ro

nel

zio

me

fat

zel

AL

Pil

tran

nuc

de'Cherici, e Sacerdoti, 339 quali fieno le funzioni di ciaschedun degli Ordini?

ire di-

011

ri.

la

m-

vi-

che

fu-

no-

ffi-

gri-

itu-

fa-

tta.

taegli po-, e

i la

tez-

mai ie, fata co. gnopere

2-

Finalmente fiete stato per avventura cotanto infedele a Dio, e alla Chiesa vostra Madre, di giugnere sino a screditar queste sagre sunzioni, infinuando negli altri co' vostri discorsi, e col vostro mal esempio l' indifferenza, o il disprezzo delle medesime?

Mio Dio, che minacciate di privare della vostra grazia coloro, che la lasciano inutile, ed infrutuosa in se medesimi, e che promettete grandi ricompense a coloro, che vi cooperano fedelmente, non permettete, che quella grazia da me ricevuta nella mia Ordinazione per esercitar le funzioni sagre degli Ordini santi, rimanga in me senza essetto per mia trascuranza, ma fate piuttosto che io vi corrisponda con zelo con attenzione, e mi apprositti dell' Apostolico avviso lasciatomi nella prima Pistola a Timoteo: Noli negligere gratiam, que data est tibi cum impositione manuum.

la proposition of proposition of the sound of the

tions con la del granger con le attractive l'

property of leading by the property

## MEDITAZIONE SECONDA

PER IL DOPO PRANSO.

Sopra il Regno di Gesù-Cristo.

Onfidera, Anima mia, che non batta nò, che ritornando a Dio tu ti affatichi a distruggere in te medesima la senfualità, e l'amor proprio, che sono stati i principi di tutte le tue rilassarezze, ma vi bisogna ancora che facci in te regnare Gesù-Cristo. Il Regno di Cristo è tutto interiore, e consiste nell'esiliare da te stessa ogni altro spirito, che quello di Gesù-Cristo, nel giudicare di ogni cosa secondo le massime di Gesti Cristo, nell' amar ogni cosa secondo i sentimenti di Gesti-Cristo. e nel far vivere in te con una pratica costante tutte le virtù di Gesù Cristo. Questo Regno di Gesti-Cristo non è di questo mondo, fimile agli altri regni, in cui col la pompa, e splendore, e colla potenza" dell' armi cerchi di stendere le sue conquiste, e acquistarsi dei Sudditi : nò nò egli si fa vedere in uno stato povero, ed oscuro, e se riporta delle vittorie, queste le ottiene con la dolcezza, e con le attrattive:

Egli ci va innanzi, ci mostra la strada e prende per sè il sentiero più spinoso, e più stretto; quindi ci rivolge a noi, e e invita a godere di questo suo Regno dicendo: Prendete sovra di voi il mio giogo, e portatelo. Questo è un invito fatto a tutti i Cristiani in generale, ma in particolare agli Ecclesiastici. Risguarda diversamen-

te e

giog lette

Eccl

egli ce le diam vend

me j

fo,

Gest

Ri.

tu c

to i

fem

natu vesti

cio:

pre !

tifica

lo il

time

di i

Pric

re,

fchi

te d

N

a (

tua

lo ;

de' Cherici, e Sacerdoti.

te e gli uni, e gli altri. Se da Criftiani del fecolo efige che fi carichino del fuo giogo, non lo efige fecondo il rigor della lettera, fe non per rapporto ai precetti del la fua Legge; ma quello che efige dagli Ecclefiaftici, giugne perfino ai configli, e alla perfezion più fublime: e giacchè vuol' egli regnare fopra di noi per amore, non ce lo impone, ma vuole che noi lo prendiamo, e lo poniamo fopra noi stessi, avendoci già data la grazia della Vocazio-

me per eseguirlo.

lta

a-

17-

ma

re

10

Ma

ri-

le

Hİ

) ,

0-

1e-

fo

ol

za

ui-

gli

cu-

01-

e.

la,

, e

di-

209

ut-

la.

Ora ti dimando, Anima mia, hai tu preso, e portato volontieri questo giogo? e Gesù regna egli sovra di te? Ah che se vuoi confessar il vero, sono già tanti anni, che lo porti soltanto in apparenza. Sai tu che cosa regna sovra il tuo cuore? I desiderj terreni, a' quali non hai mai avuto il coraggio di refistere, anzi cercalti sempre di soddisfarli : le tue inclinazioni naturali, contro le quali non mai ti rifolvesti di combattere, vivendo a loro capriccio: li tuoi sensi, che lusingasti mai sempre senza mai contraddirgli, e senza mortificarli in cos' alcuna : le inclinazioni verso il mondo, di cui mai ti spogliasti, conservando forse sotro un abito santo i sentimenti più profani, per non dire i più peccaminofi : le tue intenzioni particolari , o di vanagloria, o di ambizione, o di proprio interesse, da cui deminato il tuo cuore, per si lungo tempo servisti. Ecco la schiavitil, in cui hai passata la miglior parte della tua vita, ecco i padroni, a' quali hai obbedito.

Non è egli tempo dunque di dar luogo a Gesù-Cristo, e di stabilirlo nell' anima sua come in suo Regno, acciocchè egli solo la possegga, e la domini? Evvi sorse

Biblioteca ad ulo

miglior Padrone? Che cofa egli ti comanda, che non sia fanta, ragionevole, che non fia utile e falutare per te? Forse ti domanda cosa, di cui non re ne abbia dato l'esempio in sè stesso, in cui non sia pronto a foccorrerti con la fua grazia, ed alleggerirti quafi tutto il peso? Non sarebbe una indegnità, che la condizione ti sembraffe troppo dura , l' invito troppo aspro di feguire il tuo Salvatore, di unirti ad efso, di operare con esso lui, e sotto il suo magisterio, di amare ciò ch' egli ha amato, e di fare quanto egli fece? 10, e portar volement anche mene ties

Gord regna egli toval Hi to 21 Alt che te

one inter are noot, over it raffeluos isny Onfidera Anima mia, che già da que-Ato Regno non puoi fottrarti . Dacchè tu sei Cristiana devi sommetterti al giogo di quest' Uomo Dio nostro Capo, Legislatore, e Maestro; imperocche l'efsere Cristiano, e non voler lasciarsi guidare da Gesti Cristo, ricusar di entrar nella strada, che ci ha insegnata, importa

contraddizione. I mbbstinco isat asali ofto

A che fine rinunziatti nel Battesimo al Demonio, alla carne, al mondo, e alle sue pompe? Non per altro al certo, fenonchè per manifestare esternamente ancora, che non vuoi affoggettarti al loro imperio, nè sommetterti a si ignominioso tirannico governo . A qual fine folticontraffegnata col figillo, e col carattere di Gesti-Cristo? Non per altro, senonche perchè fossi vestita della sua livrea, e confessassi in faccia agli Altari con professione solenne, che eri nel numero de' fuoi, e spezialmente ad esso confegrata. Che altro è mai il suo Vangelo? Se non la sua Legge da te abbracciata per dipendere da lui supremo Signo-

re ,

nel

e no

dal

ftore

gue,

inco

intie

Salv

ftizi in c

mo,

di A

M me d

impe

Gesi

pra

co.

abito

fingo!

su-C

to ac

loffri:

vero,

lizia :

Gesti

dini

fuo 1

Ipong

0 mi

minar

defola

e egli

lono

egli è

elio.

In

de' Cherici, e Sacerdoti. re, che te la impose? In fine non sei tu nel numero delle membra di Gesù-Crifto. e non è egli tuo Capo, non sei porzione

dal suo gregge, ed egli non è il tuo Pastore, non sei tu annoverato nel suo Popolo, fua conquista, il valor del fuo Sangue, per cui ha egli sopra di te un diritto incontrastabile? Ora se mai accadesse, di ritirarti dall'offequio inviolabile, e dalla intiera ubbidienza dovuta a questo divin Salvatore, non farebbe una aperta ingiustizia, una solenne ribellione, non sarebbe in certa maniera rinunziar al tuo Battesi. mo, non sarebbe un cadere in una spezie

di Apostasia?

11-

he

0-

to

11-

1-

he

m-

ro

e(-)

110

a-

1e-

AC-

al

0

ef-

el.

rta

al

file

chè

che

Ma quanto più non crescerà un tal'encrme delitto per rapporto a me, che ho un impegno più particolare, che mi strigne a Gesù Cristo, e gli dà un nuovo diritto sopra la mia persona, essendo io Ecclesiastico. Che ho fatto io, allorchè mi velti dell' abito di Cherico ? Mi fono altamente, e fingolarmente dichiarato discepolo di Ge. sù-Cristo, suo imitatore, suo suddito, pronto ad abbandonar tutto, a far tutto, e a loffrir tutto per suo servizio. Non è egli vero, che mi fono arrolato alla fagra milizia per combattere fotto lo Stendardo di Gesù Cristo, e per operare secondo gli or. dini suoi, come un soldato opera sotto il

110 fuo Generale? g0col

In qualunque maniera egli dunque disponga di me, o m'innalzi, o mi abbassi, ti o mi consoli, o mi affligga, mi faccia camcia minar nelle tenebre, o nella luce, fra le desolazioni, o fra le delizie spirituali, non eri è egli vero, ch' effo n' è il Padrone, ed io ono nelle sue mani? Si egli è il Padrone allegli è il mio Signore, e altro non ne voacno. glio. Egli mi chiamò, e mi elesse a questo

Biblioteca ad uso sì sublime stato, e se non ebbe tutto il luogo nel mio cuore, per federe folo come in suo trono, ora glielo presento, e restituisco tutto intiero. Altro non bramo, senonchè egli regni in me, e vi eserciti tutto il suo potere. Da qui innauzi tutto ciò, ch' egli disprezza, sarà da me disprezzato, e tutto ciò ch' ei condanna, sarà da me riprovato, e condannato, così gli conser. verò la fede che gli ho giurata, e sarà ella eterna.

cif

CO

Ita

re.

tà,

la

pro

feie

que

cot te bo

fon mie

io I

Vita

Sno

cen

V

feffe

tito DOVE

mi,

telta

dror

10 €

deb

10 1 voi,

port

inco

vole

Pigli

#### Chercellografied Tidol, erectes support

Onfidera, Anima mia, che questo Regno, o fia giogo di Gesù-Cristo, non è come se lo figura il nondo gravoso, nè difficile a portarfi. A chi lo mira secondo le apparenze, sembrerà per avventura una dura schiavitù, ma dacchè si venga alla pruova, vi si gode la più avventurata libertà, ch'è quella de'Figlinoli di Dio, e vi si gusta il più inalterabile riposo. E' vero che non lascia giammai di essere giogo, e peso, ma egli è giogo, e peso del Signore, a cui ti sei consegrato, giogo e peso, che dalla prima verità infallibile viene chiamato leggiero e soave.

Rifletti in oltre, che questo tuo Padrone ti ha promesso un doppio centuplo, cioè una doppia felicità, l' una presente per questa vita, l'altra futura per la eternità beata. In questa vita chiunque si sommette di buon grado a questo giogo di Cristo gode la libertà del cuore, la esenzione da tutte le cure della vita, la testimonianza di una buona coscienza, la pace interiore, una gioja in tutto pura, e celeste. Quan- te il te volte in certi giorni di grazia di fervo- è la re non hai provato in te medesimo tali dol- da u ciffi-

de' Cherici, e Sacerdoti. cissimi effetti, godendo internamente una consolazione, una quiete e tranquillità di animo, di cui non vi ha paragone su quefta terra. All' incontro iminuito il fervore, rilassato alquanto negli esercizi di pietà, quali noje, angustie, e debolezze nella via della virtù non hai esperimentato, provando rimorsi, ed inquierudini di coscienza, che ti rodevano il cuore? Se dunque voglio ritrovare cotesto cemuplo, cioè cotella felicità nella vita presente, che tante volte ho perduta per mio difetto, debbo cercarla presso Gesù-Cristo, gli debbo sommettere tutte le mie potenze, tutte le mie intenzioni, tutte l' opere mie, cosicchè egli sia l'Anima dell' anima mia, ed io più non viva che per effo, ed in effo. Vita tanto più preziosa, quanto è il pegno certo di un altra vita, e di un altro centuplo, che ne dev' essere l' ererna ricompensa.

iI

t-

0,

ne

er.

1-

e-

ne

do

ma

lla

li-

, e

gio-

del

o e

bile

cioè

per

nita

ette

e da

Hza

ore,

uall

170-

dol

fi-

Venire, o Signore, venire a prender poisesso di un' Anima, ch' è vostra per tanti titoli. Rientrate in un cuore, in cui folo dovete regnare, e shandite tutto ciò, che mi allontanava da voi . Voi siere un Dio geloso, non volete divisione, e vi siete protestato nel vostro Vangelo, che a due Padroni non si può servire. Qual' altro poss' io eleggere che voi , e a qual' altro nom debbo rinunziare per voi? Così io feci, e lo volli, quando mi fono confegrato a voi, e cominciai a portare la vostra livrea, portando l'abito Chericale. Ma questo fu incostante, e la mia condotta poco durevole; adesso è tempo di rinnovarmi, e ripigliare il vostro soavistimo giogo. Voi siete il mio Signore, ed il mio Dio; questa è la mia fincera confessione accompagnata da un umile confusione, e da un vero pen-

Bibliot. Cherici T.IV.

Biblioteca ad uso timento de' miei passati errori. Comandate, eccomi pronto a tutto per ubbidirvi, provatemi o con le prosperità, e carezze, o con i travagli, e gastighi, mi ritrovarete egualmente sommesso per quella strada, che vi compiacerete farmi tenere dietro a voi. Voi mi chiamarete, ed io vi risponderò; voi m'ispirarete, ed io opererò. Paratum cor meum a godere le delizie del Taborre, e a penare sulla Croce. Basta folo, ch' essendo voi il Dio dell' amore, regniate sopra di me coll'amore, ed io sol per amore vi serva: Deus cordis mei, & pars mea Deus in æternum. this terminated there I operated one.

# NONNONNONNO

### LEZIONE SECONDA.

Sopra la visita del Santissimo Sagramento.

VOI, che siete stato eletto da Gesà-Cristo per uno de' suoi primi Ministri nella sua Chiesa, e che sì sovente entrate nel suo Tempio per salmeggiàre, per fagrificare sopra l'Altare, dovreste avere qualche tempo libero fra la giornata per tributare i vostri ossequi, visitare il Santissimo Sagramento, e godere la dolce conversazione del vostro Signore, e Padrone, di cuì ne siete l'intimo famigliare amico. Non vi è divozione più soda di questa, ne più aggradevole al Salvatore, ne più utile per noi medesimi.

Ella è divozione soda, perchè ha Gesti-Cristo per oggetto, non già in figura, e nella immaginazione, ma realmente, e sostanzialmente presente: presente in persona, e co-

me

m

D

po

C

Ve

Vi

A

of

gj

le,

re e ne

eff

ch'

car

ro al

tan è 1

fid

que ni 1

io U

211-(

CHO

nell

ha

de' Cherici, e Sacerdotis me Dio, e come Uomo; presente qual'egli è nel più alto de' Cieli alla destra del suc Divin Padre. Sicchè dunque qualor io mi porto a visitare il Sagramento dell' Altare, Gesà Cristo è quello, che io visito, innanzi a Gesù-Cristo mi prostro, con Gesù-Cristo converso. Egli vi risiede per ricevermi, pet ascoltarmi, per rispondermi. Vi sta nel mezzo ad una moltitudine di Spiriti celesti, i quali non partono dal suo Altare, ed io stesso sono come nel mezzo di quella turba beata, a cui mi unisco per offerire insieme le nostre suppliche ed omaggi a quel Dio nascosto sotro quegli azimi lagrolanti .

a

0 .

à-

a-

er

111-

11 -

10,

0 4

ne

ile

ri

lla

an-

co-

Se vi fosse nel mondo un luogo, in cui si lasciasse vedere di una maniera sensibile, e allo scoperto, certamente dovrei avere della premiira per andarvelo a ritrovare, e sarei disposto per imprendere a questo fine i più lunghi viaggi. Ora non può più effer presente in altro luogo di quello, ch'egli è nel suo Tempio, e senza cercarlo troppo lungi, lo abbiamo presso di noi, e fra di noi. Non lo vediamo, è vero, ma la Fede supplisce di lunga mano al difetto de' nostri sensi. Da che procede dunque, che molti Ecclesiastici abbiano tanta indifferenza per un Sagramento, ch' è lo stesso Gesti-Cristo, e sieno si poco alsidui a soddisfare a un culto, di cui essi particolarmente gli sono debitori? Fuori di que' tempi, in cui la necessità delle sunzioni mi costringe andare alla Chiesa, vado io una volta da me stesso a' piedi di Gesù-Cristo, ad aprirgli i sentimenti del mio cuore, e a fargli per dir così compagnia. nell'estrema solitudine, a cui si è ridorto per mio amore? Appena vi fono stato, se fia che talvolta per accidente vi vada, al-

cuni

Biblioteca ad uso

cuni momenti, che mi affalisce la noja; e dove l'amore, la gratitudine, il dovere, la riverenza dovrebbono spingervi, e trattenermi in maniera, che con sola violenza me ne ritirassi, mi è forza l'allontanarmi per la pigrizia, e fastidio, che mi assale. Oh quanto mai il mio spirito è differente da quello de' Santi! Davidde nulla desiderava con maggior ardore, che l'entrar nel tempio di Dio, e sarebbesi stimato selice di non uscirne giammai. Daniele lontano dalla Giudea, e schiavo in Babilonia apriva ogni giorno tre volte le finestre di sua camera verso la parte, ov'era Gerusalemme, e di là piegando le ginocchia, volgeva la fua orazione al Dio d'Ifraelle come se fosse stato dentro il suo Tempio. Vi sono stati de' Santi innamorati di questo Sagramento, i quali paffarono quafi tutta la loro vita alla sua presenza, ed io sì tiepido e freddo in un si santo esercizio!

Se non sapessi quanto mai egli aggradisce queste visite particolari , e quanto sieno conformi alle inclinazioni del Figliuolo di Dio, del mio Redentore, sarei pur degno di qualche compatimento: ma dopochè egli fi è abbastanza dichiarato nelle fue divine Scritture, e ci ha fatto a sufficienza intendere, che l'effere co' figliuoli degli Uomini, e il conversare con essi, sono le sue più care delizie, quale scusa, o pretesto potrò io addurre per dispensarmi da questa adorabile familiarità, e dolce conversazione? Se si trattasse di dar nel genio a qualche meschina creatura, non si avrebbe difficoltà, anzi piacere di passar lungo spazio di tempo in amichevoli collequi. Si tratta di secondare il genio di Gesù, di dargli questo piacere con trattenersi seco lui per qualche poco di tempo innanzi

al

fc

ch

ve

ne do

A

fei

Va

rel

fin

me

001

m

nè ne

log

1101

Hò

fen

tan

I

der

far

CO

Ver

illy

li p

ra I

paz

I per

fagr

defi

der

Vad

de' Cherici, e Sacerdoti. 149 al suo Altare, e non vi si pensa, e si trascura, e si concepisce noja e fastidio? Ah che il nostro disamore per Gesà è troppo

chiaro e palese!

a

a

1-

e

0-

0-

0

mi

ce

el

fi

n-

ij.

ì,

fe-

ZI

Egli sì, che ci ha amati, e ci ama. Dovendo partire dal mondo per andarfene al suo celeste Padre, dubitando che la sua partenza ci aveffe a recare neceffaria dolore, affanno, nella perfona de' fuoi Apostoli promise che non ci avrebbe lasciati orfani su questa terra, benchè ci privasse di sua visibile presenza, ma che sarebbe nullameno rimasto con noi sino alla fine de' secoli. Tanto promise, e persettamente adempj la sua promessa, replicando ogni giorno dal suo Tabernacolo quanto diffe allora a' fuoi primi discepoli : Eccomi, che sono con voi non per un giorno, nè per un anno, ma fino alla confumazione de Secoli. Sono rientrato, è vero, nel foggiorno di mia beatitudine eterna, ma non crediate per questo di avermi perduto, nò nò, siccome voi non potete sostenervi senza di me, così io non posso restar lontano da voi: tanto è l'amore che vi profeffo.

Dalle quali cose tutte dobbiamo concludere due cose, la prima, che non possiamo sar cosa più grata a Gesù, che visitarlo con frequenza. Egli ci chiama, c' invita: Venite venite ad me omnes: e a tale dolce invito vi sarà, chi ingrato volgerà altrove li passi? E' vero, che molte per avventura possono essere le disserenti nostre occupazioni, e impieghi; ma per quanto indispensabili, e molte sieno, un anima confagnata a questo diletto Sposo, e che ha desiderio di piacergli, sa per lo meno prendere certe ore, nelle quali regolatamente vada a visitarlo. Vi va il mattino per sa

lutarlo, e per offerirgli le premizie della giornata. Vi va verso la metà del giorno per raccoglierfi e rimetterfi in qualche maniera dalle distrazioni concepute dalle sue funzioni esteriori. Vi va la sera per esaminar la propria coscienza sull' impiego della giornata, e per prendere la fua benedizione, implorando la sua grazia in quella notte contro gli affalti de' fuoi ne-

mici invifibili.

La feconda cofa, che dobbiamo dedurre fi è, che non possiamo mostrare maggior diforezzo verso questo Sagramentato Signore, che con l'abbandonarlo, nè possiamo offendere più sensibilmente questo Dio d' amore, che col non curare le istanze, gli inviti, co' quali ci previene. Se la Corte di un Principe terreno fosse un diserto. non farebbe questo un chiaro segno del poco conto, che di lui fanno i fuoi fudditi, e cortigiani? E che dovremo dire, se egualmente veggasi da noi trattato il Salvatore, e il fagro Altare fia divenuto un diferto. non dirò la notre, ma il giorno ancora ? Non faremo rei innanzi a Dio dello stesso disprezzo? Quanta ragione non ha egli di rimproverarci, come fece a' fuoi Apostoli colà nell'Orto: E come non avete potuto. vegliare un ora di tempo meco? I Difcepoli nulla ebbero a dirgli in lor giustificazione. E di qual pretesto potremo noi fervirsi per iscusare la nostra negligenza ? Le piazze, le strade, le botteghe si veggono ripiene di Ecclesiastici sfaccendari, questi certamente non avranno, in pronto scula alcuna. Che se vogliate addurre qualche faccenda, o impiego; possibile che non possiate ritrovare pochi momenti per visitare Gesù? Egli pur troppo è abbandonato dalle persone del secolo, se voi lo abbandonate,

W(

m

ar

to

m

ar

Vi

ta

pi

.p1

rit

-qu

me

·CO

m

2 Co

Vi

ET

fit

e : fite

tas ine

to

to

V.a

ar

la

ma ne

za,

10

te

tat

de' Cherici, e Sacerdoti. voi che siere stati eletti ad avere un intima e speziale familiarità con esso lui, egli avrà ben ragione di lagnarfi : Io ho nodrito, ed ho innalzati alcuni miei figliuoli,

ma effi mi disprezzarono.

la

10

12-

20

e-

in

10-

re.

10-

mo

ď'

gli

rte

0 ,

00-

tl,

al-

re,

0.

a ?

fo

di

nto.

ce-

ifi-

noi

a ?

go-

ue-

ula

che

fia-

alle

ite,

01

Che se non vi muove la gratitudine, l' amore, la cognizione del genio di Dio. vi muova in fine la vostra utilità, il vantaggio vostro spirituale. Uno de' costumi più stabiliti nel mondo, è il visitarsi reciprocamente: ma in che confistono per la maggior parte coteste visite, e che fe ne riporta? Vi si perde molto tempo, e per quanto innocenti esfer possano, sono per lo meno molto inutili; il più delle volte ancora la coscienza vi resta offesa da discorsi maldicenti, che vi si fanno, o che vi si ascoltano, sono in fine sempre visite pericolose, e perniziose. Ma non è così delle visite, che si fanno a Gesù-Cristo nel Sagramento. Sono visite in tutto sante, vifite profittevoli, visite tutte consolazione. e ripiene di una unzione tutto divina, vifite, da cui l'anima vi ritrova mille vantagej per la sua perfezione, e ne riporta inestimabili frutti.

Qualor un' anima vi fi porta in ispirito di verità a visirar Gesti nel Sagramento, non vi pratica ella gli atti di una viva fede, di una ferma confidenza, di un ardente carità, di una umiltà profonda, di una fincera contrizione? Non ritrova ella nelle sue afflizioni il rimedio a' suoi mali, nelle sue perturbazioni la quiete, nelle sue noje e languidezze tutta la forza, il coraggio, e l'allegrezza? Provatevi un poco, e vedrete per esperienza quello, che tutte l'anime fante, e innamorate di questo Sagramento hanno esperimen-

tato . 4名名源 Biblioteca ad uso

Ecco dunque le risoluzioni, che formar dovete su questo proposito: di rinovare in voi la divozione verso il Santissimo Sagramento dell' Altare, di ricorrere a Gesti-Cristo in tutte le occasioni, e in tutti gli stati di vostra vita. Avete qualche dubbio da risolvere? andate a consultarlo col vostro Dio: avete qualche grave affare da imprendere? andate a raccomandarglielo. vi sentite affalito da qualche tentazione? portatevi ad implorare la di lui assittenza. Si si nelle vostre tiepidezze vi rianimera, ne' vostri errori vi ricondurrà, nelle vostre angustie si interne, come esterne vi consolerà, in somma in tutte le vostre necessità sì di spirito, che di corpo sarà il vostro rifugio, il vostro universale e vero rimedio. Cominciate da questo punto si sodo, sì aggradevole, sì vantaggioso esercizio, e non dubitate, che vi fervirà di una certa caparra di vostra salute, mercecchè avrete col divino favore cominciato a godere della sua presenza qui in terra, quale dovrà un giorno beatificarvi per sempre. Non timebo mala, quoniam tu mecum.

ESA-

di

di

in

no

Cr

le

Al

lev

luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo luogo

#### ESAMESECONDO.

11 10

3 2.

1.

re

Il.

1

0-

į-

0=

í.

12

00

Mª

173

Sopra le visite del Santissimo Sagramento.

A materia ella è tanto importante, che A materia ena e tante de confista una dopo aver veduto in che confista una divozion si privilegiata e necessaria ad ogn' uno, e massime ad un Ecclesiastico, è ben di dovere, che esaminiamo i diferti, che in essa possono occorrere, affinchè ella sia gradita al Salvatore, ed utile all'anima nostra. Qualor ci portiamo a visitar Gesti-Cristo o nascosto nel ciborio, o esposto fopra l' Altare alla comune adorazione, dobbiamo immaginarci, ch'egli dimora nelle nostre Chiese, e risiede sovra i nostri Altari, come un Re nel suo palazzo, sollevato sopra il suo Trono, per essere visitato da' suoi sudditi, e per riceverne gli omaggi, che gli fono dovuti. Questo è il luogo, ove il suo amore li chiama tutti, li più piccioli egualmente che i più grandi, e ricchi e poveri, e dotti, ed ignoranti per far loro provare gli effetti della fua magnificenza, e delle sue divine liberalità, per far loro parte de'tesori, ch'egli trasse dal seno di suo Padre, e per sar loro toccar con mano, quanto fia vantaggioso il corteggiare sovente un Principe si pieno di tenerezza, e di bontà per li suoi sudditi. Oh quanto egli è degno mai in questo stato di ricevere con il suo Padre tutte le forti di lodi, e di benedizioni! Sedenti in Throno, & Agno, benedictio, & honor, & 210gloria, & potestas in sæcula sæculorum. Amen.

Esaminiamo la nostra fedeltà nel visitare il nostro Signore nel Santissimo Sagramento, e in qual maniera ci diportiamo in una tale azione. Lo visitate voi in certe ore, e tempi dalla vostra pietà stabiliti, oppure ne lasciate passar talvosta le settimane intiere senza rendergli questo dovere?

Avere voi forle preferito a questa visita quelle de'vostri parenti, e de'vostri amici, e ancora quelle che sono assatto inutili, e forse nocive, considerando quasi un tempo perduto quello, che passate presso gli.

Altari?

Nel tempo delle tentazioni, e desolazioni interne, degli avvilimenti, e tristezze avete ricercato sorse il vostro rinsorzo, e la vostra consolazione nelle compagnie, e divertimenti del mondo, anziche ricorrere al vostro Signore nel Santissimo Sagramento, secondando il desiderio, ch'egli stesso ne dimostra con invitarvi, al suo seno evenite ad me onnes, qui laboratis, es onerati essis, es ego resiciam vos:

Quando lo avete vintato, l'avete farto, almeno con quella brama, e premura, che hanno li cortigiani di portarfi al loro,

Principe, e corteggiarlo?

Stando alla sua presenza, vi ci siere contenuti con tutta la modestia, sutto il raccoglimento, e tutto il rispetto, ch' esigge la grandezza, e la maestà del Re dei Re?

Avete confiderato la fua grandezza, ed il fuo abbassamento, cioè come vostro Dio, e Signore umiliato sotto gli azimi di puro pane, imparando da questo stato di abbiezione, quanto dovete voi star umili e bassi?

Lo avete riconosciuto per il persetto ado-

e gl

ter la le

ide

pa

an

a.

l' ve tai

ab si al pi ac fir pi

C

m di na ef

de' Cherici, e Sacerdoti.

4doratore di suo Padre, bramando su questa idea di univoi a lui, affinche ripieni delle sue sante e ottime disposizioni aveste potuto partecipare della sua grazia, e del suo amore, e render con lui tutti que doveri, ch'egli rende a Dio suo Padre?

Per corrispondere alle brame ardenti, ch'egli nutre di far del bene, e divedervi a suoi piedi in qualità di supplichevoli, gli avere esposto con considenza tutte le vostre necessirà, quelle della Chiesa, e de' vostri fratelli, massime de'peccatori?

Vi fiete trattenuto per qualche spazio di tempo in quiete, ed in filenzio per afcoltar la sua voce, e per lasciarvi penetrare dal-

le sue grazie, e dai suoi doni?

n-

na

e,

11-

po.

li,

0-

e:

e:

16

n-

ne-

oro

011-

e ?

ie-

In fine vi fiete ritirato con dispiacere da questa visita, vedendovi obbligato a lasciare la presenza di un si buon Maestro, e cone una brama a dente di ritornarvi, tostochè l'opportunità ve so potrà permettere?

Chi non piagnerebbe, o mio Dio, vedere i Principi della terra circondati da tante persone, i loro Palazzi si frequentati, la loro Corte si numerola, mentre le voltre Chiefe sono diserte, i vostri Altari abbandonati, e la vostra sagrata Persona sì sovente in solitudine, senza persona alcuna, che vi tenga corte? Qual confusione per i Cristiani, che vi riconoscono, e vi adorano per loro Dio e Salvatore, e masfime per noi Ecclefiastici deltinati per principali ministri nel Regno della vostra: Chiefa, nella vostra santa casa? Non permettete adorabile Gesù, che sia nel numero di quelli, che in questa guisa vi abbandonano, ma bensì di quelli, i quali ladi elempio del Profeta non lospirano che per i vostri Tabernacoli, e non provano altri' alles-G 6

asé Biblioteca ad uso allegrezza, che di essere a' piedi de' vostri Altari. Quam diletta Tabernacula tua Domine! Oh quanto sono mai amabili i vostri Tabernacoli, o Signore, l' Anima mia sossipira, e vien meno per il desiderio di potervi dimorare per sempre: Concupiscio, descit anima mea in atria. Domini.

sense (a sq. c) the area of the same of th



CONTRACTOR A SERVICE AND A SERVICE AND ASSESSED.

GIOR-

cin pro bra di t fcol pecci tutti massi fpal lo l'abri mac alza inco dali.

# GIORNO SESTO.

000

fri nia di

Wa

# MEDITAZIONE PRIMA

PER LA MATTINA.

Sopra la Orazione di Gesu all' Orto...

of o to Timens do

Onfidera, Anima mia, come il tuo Divin Salvatore nell' alto filenzio della notre se ne sta in un Orto solitario: cinto da molti alberi, or inginocchiato, or prosteso col volto a terra, or rivolto colle braccia al Cielo. Ma qual'è mai la cagione di tanto affanno, di si fatte angustie? Ascolta. Gesti innocente, e per natura impeccabile, ha preso sopra di sè i peccati di tutti gli Uomini. Mira in questa esorbitante massa le tue colpe tutte passate sopra le spalle di Gesù. Vedi come le tue iniquità lo hanno caricato: Supra dorsum meum fabricaverunt peccatores. Tu sola, qual macchina pesante di malvagità non haialzata sopra le di lui spalle? Vedi le tue incontinenze, le tue collere, i tuei scandali, la tua superbia, la tua ingordigia, ik tuo maledetto interesse, la profanazione delle feste, del luogo santo, i tuoi sagrilegi, le tue colpe ammontonate l'una sopra l' altra ad opprimere e caricare il tuo buon Gesù. Dolcissimo medico dell'Anima mia, qual nuova maniera di medicare inventò mai il vostro amore? Trasferir in voi stefso tutte le mie insermità, prender voi l'

Biblioteca ad ufo amaro calice della Passione, acciocchè restassi sano? Oh Amore del mio Gesti verso di me povera voltra indegna creatura!

Appena fu egli caricato dalla grave foma delle mie colpe, che già comincia a farne la penitenza. Al vederii indosso que' mostri orribili infernali, tutto trema da capo a piedi per la paura: cœpit pavere. E tu miserabile che sei, hai il coraggio la baldanza di portarli per mesi, ed anni con fomma pace, giungendo fino a gloriartene col rifo fulle labbra nelle conversazioni, a stimarle case umane, e leggerezze dell' età giovanile. Trema il cuor generoso del Figlinolo di Dio alla fola vista, e tu scherzi e ridi? Alla paura ne segue un altissima tristezza e un intensissimo dolore delle offese fatte all' eterno suo Padre, cæpit contrifari, & mæstus esse: imperocche conosceva ben egli per una parte la dignità. la maestà, e la grandezza del suo Divin Padre, e l'infinito merito, ch'egli ha d' effer amato, ubbidito, e fervito: e per l' altra conosceva la viltà, e indegnità del peccato, e l'olgraggio, e la villania, che ula a Dio ogni creatura offendendolo, e principalmente quella mostruosa, che rende a Dio peccando un suo ministro, un Cherico, un Sacerdote: quindi penetrato da questi due termini, Dio sommo bene, somma bellezza, fomma fapienza, fomma maestà, strapazzato da vilissime creature, offeso, da' suoi più cari, e dimestici con tanta baldanza, fu certamente miracolo, che il cuore di Gesti non ii spezzasse per il dolore; fu questo sì intenso che già lo mise all'ultime agonie, e su i confini di perder la vita: Triftis est Anima mea u/que ad mortem:

Offerva, che gran mostro sia il peccato,

in COL lo. to cay me pa.

ch

व्या Do Ice

941 ofte An pen egli mas que

Sof Vol gli di;

doy or ] li, tato

2100

de' Cherici, e Sacerdoti.

che gran malizia in sè contenza, se mettein agonia il figliuolo di Dio; e tunon ancora hai imparato a piagnerlo, a detestarlo, a odiarlo? E poi pensarai di aver fatto assai, e di ottenerne con un solo peccavi detto a fior di labbra; con un battimento di petto, con un dolore esimero, e
passeggero, ottenerne il perdono? Quando e
quando arriverai a poter dire ancor su con
il Profeta: Peccasum meum ego cognosco?
Domanda lume a Dio, e grazia di conoscerlo, e di odiarlo.

Ca

·So

na.

tri

a

til

al-

on

ene.

, a Il'

del

tu.

ore:

re,

chè

tà,

vill

ď

120

che

, e

da.

ina ire,

con lo,

per

1que

ato,

he.

#### I I.

Onsidera, Anima mia, come non batò all'amor di Gestì aver conceputo, un interno, ed intensissimo dolor de' peccati degli Uomini ; in foddisfazione di quelli accettò la dolorofissima penitenza osterna, e trangugiò tutto l'amaro calice, che il Padre gli presentò per mano dell' Angiolo . Ed oh qual orrido apparato di pene, di Arappazzi, e di spasimi non ebbe egli in quel punto a vedere con una immaginazione si viva, e si forte, che già in: quel momento egli venne a sentire le angustie, e tutta l'acerbità delle sue pene! Soffri fin d'allora, e le percoffe nel di lui volto, e li sputi vergognosi sulla faccia, e gli urti, e calzi bestiali nella sua persona. Provò l'ardente sete, l'amarezza del fiele, il dolore delle tempia traffirte dalle spine, delle mani, e de' piedi trapassati da' chiodi; foffri quanto il suo delicatissimo corpodoveva sottenere or strascinato per terra, or legato da' funi, or tempestato da' flagelli, or vestito da pazzo, fin ad essere riputato l'obbrobrio degli Uomini, e l'abbiezion della plebe; laonde all'apprensione

viya,

160 Biblioteca ad uso

viva di tali, e tante sì acerbe pene in tin punto di vista tutte unite assieme, tale impressione vennero a fare nella parte inferiore del di lui corpo, che per lo spavento, e per lo spassimo venuto meno il divin Redentore cominciò a sudare tanta copia di sangue, che già scorreva a bagnarne fino la terra: Fastus est sudor ejus sicut gutte sanguinio decurrentis in terram. Che pena, che dolore, che spassimo non su mai questo per Gesù, se tanta sorza ebbe sopra la sua umanirà, che venne a spremerghi suori delle vene il caldo sangue? Ecco il principio della penitenza, ch'ebbe a sostenere Gesù innocente per li peccati altrui.

Vedi un poco anima mia, a quale staro compassionevole si è ridotto per tuo amore, per soddisfare alle tue colpe l'amorofissimo divin Salvatore. E tu, che sei la vera peccatrice, e che con ogni ragione puoi ridire mea culpa, mea maxima culpa, qual penitenza hai farto, quale ne fai, qual ne farai de' tuoi peccati? Ah che mai non ho fatto bene alcuno, e il nome folo di penitenza mi fu nojolo, tetro, e spaventevole! Se giro lo fguardo intorno alla mia vita passata, la veggo tutta intrecciata di colpe, da me non mai a sufficienza detestate, e piante. Le amai pur troppo, nè questo cuore indurito concepi mai vero odio contro le medesime. Deh mio caro e buon Gesù ammollitelo con la vostra grazia, e fate una volta che lavi l'anima mia con un doloroso, e lungo pianto, sicchè penetrato dal dolore di avervi offeso abbracci in avvenire la strada di una vera penitenza, che sola può condurmi al Ciele t

rare

la q

pug

no

Uor

la

fenfi

rar

che

fpiri

gola

gli !

zia.

a p

ne t

effer

come

giato

me 1

Ro 1

legg

rella

rola

Vog!

re.

Ai i

cuor

Tere

anim

Afco

ftro ad to 1112

mfe-

en-

co-

rne

ut-

nai

ora

il

le-

1.

019

re,

no

ec-

ial.

ho

De-

vonia

di

16-

ro

0

a-

b-

era

ic.

#### III.

Onfidera, Anima mia, come Gesti volle provare ancor in sè stesso le noje, le triffezze, e le melanconie per avvalorare col fuo esempio l'umana debolezza la quale fuol'effere affalita da tedi, e ripugnanze nella vita spirituale. Questi sono i nemici, che affediano bene spesso un Uomo dabbene; il rincrescimento nel sar la orazione, la ripugnanza a custodir i fensi, a lasciare certi divertimenti, a superar le paffioni. Quante volte non accade, che ingombrato lo spirito da questo nero spirito di Acidia, giudica la buona, e regolata vira, una vita si melanconica, che gli fa venire i sudori di morte? Ma di grazia, ove mai tante difficoltà? Avete forse a paffare per un mare di tormenti, quanti ne tolerò il buon Gestì ? Avete forse ad effere carcerato, condotto pe' Tribunali come un reo, trattato da pazzo, schiaffeggiato, burlato da tutti, messo in Croce co. me un ladro? No certamente. Tutto que-Ro vostro gran patire si ridumà a qualche leggiero incomodo, a foffrir qualche cosarella contraria, a dissimular qualche parola, qualche scherzo, a mortificar qualche voglia, cose tutte indegne di esser temure.

Qualunque volta vi affaliscono si sunefti timori a intorbidar la pace del vostrocuore, rivolgere lo sguardo, come faceva S. Teresa, all'Orto, mirate Gesù, ch'egli vi animerà, e vi conforterà col suo esempio. Ascoltate la voce di quel sangue del voftro Salvator agonizzante, il quale clamat ad te de terra: e dite: Vedi anima mia, come Gesù ha superate per amor tuo al162 Biblioteca ad ufo

tre noje, altre triftezze di lunga mano maggiori, ha divorati innumerabili angustie, e crepacuori, quali tutti di fronte affalitolo lo costrinsero a sudar dal suo benedetto corpo vivo sangue. E tu non prenderai coraggio per foffrire e superare picciole bagatelle, che talvolta hanno tutta la loro forza nell'apparenza? Sono tutte machine del Demonio per ritirarti dalla strada incominciata. Voi dite, che nella strada del Signore avete a patire qualche incomodo, e ripugnanza: ma e che nella via del mondo non vi sono i suoi bocconi amari da digerire? Lo confessano gli stessi Uomini del secolo per bocca dello Spirito Santo: Ambulavimus vias difficiles, & lassati sumus in via iniquitatis. E vorrai piuttosto patir di più per amor del Demonio, che patir

meno per amore del tuo Dio?

Osservate l'armi poderose prese da Gesti per vincere le sue ripugnanze. Alza la sua voce a Dio suo Padre, e si rassegna alla sua adorabile volontà. Proseguiscono i tedi, e le agonie nell'orare, ed egli in vece di accorciar l'orazione, la prolunga. Sente appressarsi Giuda il traditore per catturarlo. Che fa? Non fugge, non fi nasconde, ma da generolo e forte va a lui incontro, risveglia i suoi Apostoli addormentati, dicendo loro: Surgite, eamus, ecce appropinquat qui me tradet. Eccovi la maniera onde superare i vostri tedi, e le voftre accidie nel bene. Raifegnatevi a quella suprema volontà, e riperete di cuore : Fiat voluntas tua sicut in calo, & in terra. Prolungate le vostre preghiere, nè vi stancate: e in fine non cedete, non vi abbandonate alla triftezza, non defistete dall'opera incominciata, ma fatevi cuore, pere elevent an harleven

feve alla S con trift cidi: clin fum

capi

nem zion ora fvog re l' tual che tem

là i ma ta u quei na a pera terra

pre

So L

Po quel deza legge

de' Cherici, e Sacerdoti. 163 severate, e con coraggio andate incontro

nag-

tie ,

Tali-

det-

eral

ba-

loro

hine

in-

dei

do,

1011-

di-

Am-

mus

atir

atic

Sest

fua

alla

te-

vece

Sell-

on-

con-

ma-

vo.

re i

ab-

85

alla difficoltà. Su dunque anima fedele: Surge, eamus con generofità rifoluta di vincere tutte le tristezze della vita spirituale, perchè l'Accidia è una vecchia, che dà sempre in de. clinazione, è un' etica, che lentamente confuma tutta la vita spirituale, è un vizio capitale, di cui debbono temerfi le funestiffime confeguenze. Chiedi perdono a Dio di aver tante, e tante volte ceduto a questo nemico, or lasciando la orazione, or la lezione spirituale, ora la vostra comunione, ora quell'esercizio di pietà, or facendolo Ivogliatamente per pigrizia per non vincere l'accidia ordinaria peste della vita spirituale. Ah no mio Gesù non permettete, che più mi vinca questo tetro spirito, e datemi forza, ve ne prego per quel fangue preziofo, che spargeste per mio amore colà nell'Orto, sosteneremi perchè non cada, ma coraggiofo, e costante vinca, ed abbat. ta un si fiero nemico. Mi rammenterò di questa effusione di sangue, per prender lena ad andar incontro alla difficoltà, e superarla: Vox languinis clamat ad me de

# $\infty$

terra: Surgite, eamus.

### LEZIONE PRIMA.

Sopra la tiepidezza nel fervizio di Dio.

Pochi fono gli Ecclefiaftici fervorofi nel fervizio di Dio, ma molti, e molti fon quelli, che vivono nello stato della tiepidezza: portano anche questi il giogo della legge di Dio, e de' configli, ma lo portano

tano di mala voglia: procurano per quanto possono, o di scuoterne, o di diminuirne il peso: hanno di continuo bisogno di simoli, che li pungano, e di correzzioni, che li mettano in istrada: si abbandonano alla vana allegrezza, fi lasciano abbattere dalla mestizia: la lor compunzione poco dura, la lor conversazione è in tutto mondana: non hanno che pensieri carnali, e animaleschi, non pensano che a sè stefsi, e a loro comodi, e a quanto lor può piacere, e contentarli: pregano fenz'attenzione, parlano fenza cautela, leggono fenza trarne profitto alcuno per loro edificazione. Ecco in pochi tratti espresso il ritratto di un Ecclefiastico tiepido. Non è

forse il vostro?

voca Se per avventura vi vedete dipinto in fola i queste poche linee, attendete al disordine, lo ris e pericolo che seco porta questa spiritual te, r tiepidezza. Un'anima tiepida non è in connarsi to alcuno commossa dal suo misero stato, dera, perchè in vece di pensare al male, che va a que facendo, e al bene che dovrebbe fare, e flato. non fa, d'ordinario non pensa senon al ma-Una le, che non fa, e al poco bene, che opeche vi ra. Ella in vece di paragonarfi con altri brano Cherici, o Sacerdoti ferventi, e regolati, tralafi fi paragona con quelli, che fono più sviati. orazio ed oziosi di essa, dicendo in cuor suo, che esami grazie al Signore non ha quello, o quell' la mo altro diferto. Stato molto finnesto, perche na, i giusta la espressione dello Spirito Santo, è denta uno stato peggiore di quello, che ha già ler di gravemente peccato. Quante volte una e- 10, ci norme caduta umilia, e spaventa di modo volte l'anima peccatrice, che agitata dai rimorsi volte di sua coscienza ben presto sorge, e a Dio livo a di vero cuore fi converte: ma non così av- pietà, wiene nell'anime tiepide, le quali non si ariva

fanno

ferup

de in

le, e

della

e.del

aver

cator

mini

vedut

clefia

princ

fatta

prime

re, c

gli di

de' Cherici, e Sacerdoti. 165 man. fanno alcun rimprovero, nè si prendono mir- scrupolo alcuno della lor tiepidezza: laonno di de inferiscono i Maestri della vita spirituale, essere più difficile uscire dallo stato nano della tiepidezza, che dallo stato del vizio. attere e del libertinaggio: e Cassiano ci attesta di poco aver veduto feguaci del mondo gran pecmon- catori divenire colla lor conversione Uoi, e mini ferventi, e spirituali; ma non avea stef- veduto lo stesso cambiamento in tiepidi Ecpuò clesiastici. Una tal verità ella è fondata tten- principalmente su quella terribile minaccia fen fatta da Dio nell'Apocalisse, in cui si esifica- prime di ral maniera, che ci dà a conosceil ri- re, come la tiepidezza di un Ecclesiastico on a gli diviene si insopportabile, che lo provoca ad una spezie di vomito, la di cui to in fola idea cagiona ribrezzo, ed orrore. Non dine, lo rigetta no dalla sua bocca affolutamenitual te, ma comincia a rigettarlo coll' allontacon narsi da lui, il che a chiunque ben consihato, dera, è un principio di riprovazione. Guai ne va a quell'anima, che vive in un si misero e , e stato .

ioni.

all-

lma- Una delle cagioni di questa tiepidezza, opeche va ferpeggiando nelle anime, che femaltri
ati,
ralafciare gli efercizi ordinari di pietà, l'
viati,
che
efami di cofcienza, le opere di pentraza, e
la mortificazione. Il minor effere la A quell' la mortificazione. Il minor affare le ftorerche na, il minor impedimento è un pretesto per o, e esentarsene, o almeno per interromperli, già per differirli, e per rimetterli ad altro temna e. po, cioè per non farli del rutto. Quante wolte si lascia Dio per il mondo? Quante volte per vani morivi, e sovente senza mo-Dio tivo alcuno si abbandonano le pratiche di si av. pietà? E' vero, che a prima giunta non si on fi arriva a dispensarsi da tutti i soliti eserci-

166 Biblioteca ad uso

zj, e da tutti i proprj doveri, ma non vi fi soddissa, senon con negligenza: si vive quanto all'apparenza, come gli altri Ecclesiastici, e si conforma se stessi all' Uffizio, alla Messa, alle Salmodie, all'altre sagre funzioni, ma senza raccoglimento, e senza spirito interiore: si nutre una disposizione abituale a dissondersi al di suori, a distrarsi in mille cose impertinenti, onde da tale diversità di oggetti distratto il cuore, viene appoco appoco ad estinguessi il zelo della perfezione, a rallentarsi, e a decadere.

Si disprezzano le cose picciole, e in vece di rammentarfi , che nulla v'è di picciolo in quello , che rignarda l'onore di Dio, e il culto, che gli e dovuto, che la perfezione non confitte ranto nelle gran cose, quanto nelle picciole, e che dalle picciole si mantengono le grandi, si viene a stancarsi , si crede essere ciò necessario agl'incipienti, non si ha più riguardo per esse, e da questo grado si discende ben presto ad un'altro, sinchè si giunga ad una tiepidezza perfetta. Non è egli vero, che fe da que' primi giovanili anni, in cui siete entrato nella eredità del Signore, aveste mantenura la stessa attenzione, e vigilanza sopra i minori difetti, e le minori infedeltà, quanto progresso non avreste fatto nel divino servizio? Ma perchè si raffreddò appoco appoco il fervore, fiete caduto in uno stato si lagrimevole.

Contuttociò vi risovvenga, che la tiepidezza non è assolutamente senza rimedio. E' difficile il risanare da sì pericolosa infermità, ma con l'assistenza divina si può riparare ai passati disordini. Il primo rimedio, che puossi applicare al male, che sì vi opprime, si è la considerazione il ri-

Helfo

Aeffo

Egli

ce, i

ta be

magg

fuo I

di de

vitu .

quell

vore.

rad

celle

pidez:

parfi,

di Di

Off

quali

tive

dall

no ce

folleci

ficche

divien

che no

E non

per ur

Icarlo

tanto

li ne

finalm fya in

the p

the far

Dio;

no fair

abbone

enza

Biusta

de' Cherici, e Sacerdoti.

n vî flesso alla grandezza di Dio, a cui servite. vive Egli è il vostro Sovrano, il vostro Giudice, il vostro Creatore, e come tale merita ben egli di effere da voi fervito con la ltre maggior attenzione. Voi siete suo suddito, suo servo, sua creatura, e come tale è ben difdi dovere che gli prestate tutta quella servitu, ch'egli merita. Ch'è lo stesso, che uori, quello diceva S. Paolo per eccitare il fer-011vore de' primi Cristiani : Vi supplico di to il camminare nella via di Dio di una maniee a ra degna di Dio. Regola questa molto eccellente, e rimedio infallibile contro la tiepidezza, pensare, parlare, pregare, occuvepic parfi, viver sempre di una maniera degna

0

0 11

1 11

e la Offervate la condotta de' Cortigiani, i quali vi danno una continua lezione, e modalle tivo frequente di arroffire , mentre fcorti viene dall'interesse, o dall'ambizione si mostrasario no cotanto ofsequiosi, e molto pronti, e per solleciti al servizio del loro Principe; coten fieche un cenno, un'occhiata, una parola una diviene per esti una legge si inalterabile, che che non guardano a fatica, a pericolo, a cm spes'alcana per eseguire la loro volontà. E non è questo un vero, e giusto motivo e vi per umiliarmi, per confondermi del mio inoi scarso zelo verso Dio, quand'essi mostrano efal tanto ardore per gli Uomini ad effi fimirafe li nella condizion della natura? Riflettete cado finalmente in ogni vostra sagra azione la sua importanza, e il bene inestimabile, jepi che può procurarvi . L'azione religiosa, dio che fate, o siete per fare, ella è opera di Dio; secondo che l'averò fatta più, o mea inpu no fantamente, ne riceverò più, o meno abbondante la ricompensa: e se con negliche genza, e tiepidezza da me farà praticata, giusta la divina espressione, mi tirerà ad

168 Biblioteca ad uso

dosso la maledizione di Dio: Maledittus bomo, qui facit opus Dei negligenter. Questi ed altri simili saggi pensieri possono di leggieri accendere un nuovo succo nel vostro spirito, e animarvi a servire a Dio con

perfezione,

Quindi procurate di passare alla pratica. ed affaticarvi nel distruggerne le cagioni, ed opporre alle vostre languidezze, principi in tutto contrarj. Per esempio ripigliare di nuovo tutti li vostri soliri esercizi di pietà, e di religione, l'omissione de' quali vi fu di tanto pregiudizio, sforzandovi in avvenire ad efferne più diligente, ed affiduo: mettervi tutta la cura, e tutta l'applicazione, che da voi dipende, e di cui fiere capace, non mancando a cos' alcuna per minima che sia, e superando tutte le difficoltà, e ripugnanze, che vi possono as. falire su questo punto: ricorrere finalmente a Dio vostro Padre con una fervente supplica, acciocchè vi porga la sua possenre mano a riforgere da si misero stato, lufingandovi, che non oftante le vostre passate viltà, e tiepidezze non abbia da voi ritirata la sua misericordia. Esaminate la vostra passata condotta, e con un saggio e salutar timore di vostra estrema debolezza, ditegli con i più vivi sentimenti del vostro cuore: Ma come, o Signore, languirò dunque sempre in sì infelice stato? Non è egli tempo da operare come vero Ecclesiastico, giacchè per vostra bontà ne porto l'abiro, e ne ho innanzi ai vostri altari, ed alla Chiesa contratto l'impegno solenne nella mia Ordinazione? Vi rubai pur rroppo la porzione migliore degli anni miei : averò dunque a condurre fino al fine de' miei giorni una vita s'imperfetta, e indegna del carattere che porto ? Fatemi

tich e in di v lont perf ftri voi fecc

con

pid

focc cele con tere

3

della publico de co gli ti. E era la un mi blico ma a

bere Bit

de' Cherici, e Sacerdoti. conoscere la mia miseria, e il grave pericolo, a cui mi espongo con questa mia tie-

pida vita.

Fus

ue-

di

VO-

con

ca,

ni,

nci-

iare

idi

nali

in

Mi-

ap-

cui

ina e le o al-

enente

Ten-Iupal-

VOI

e la

ggio

lez-

del

Jan.

to?

116

oftri

gne

ubal

ann

14

teni

0-

Da questi o simili afferti passare alle pratiche rifoluzioni di correggervi in quello, e in quell'altro difetto, stabilite un ordine di vita affatto nuova, con una costante volontà di abbracciarla , e di sostenerla , e perseverare in quella sino alla sine de' voftri-giorni , e non dubitate , che facendo voi dal vostro canto quanto vi è permesso secondo le vostre deboli forze, egli non mancherà di porgervi pronto la mano, di foccorrervi, e benedire con la fua grazia celeste le vostre sante risoluzioni, cosicchè con vostra somma allegrezza potrete ripetere: Hæc mutatio dexteræ excelf.

## SONOSONOSONOSONO ESAME PRIMO.

Sopra il Canto Ecclesiafico.

TNA delle sagre funzioni, a cui è tenuto il Cherico, è l'uso del Canto, e della Salmodia per allettare i Popoli ai publici Uffizj, e per eccirarli alla divozione; questa però viene dalla maggior parte de' Cherici trascurata, o si negligentemenre offervata, che Iddio ne resta molto poco glorificato, e i circoftanti poco edificati. Eppure ne' primi secoli della Chiesa era la Salmodia, ed il Canto Ecclefiastico un mezzo possente per procurare l'onor di Dio, ed una delle principali parti del publico culto, che a lui bisognava rendere : ma a tempi nostri, o non si vuole soccombere ad un po di fatica, o vi si porra cer-Ribliot. Cher. T. IV.

Biblioteca ad uso

to antigenio a questo studio, o si pruova un certo molesto tedio, che già si rigetta o sul bel principio, o se ne interrompe l'

applicazione.

Elaminiamo un poco in qual maniera ci fiamo esercitati nel canto, e quali sieno i disetti, che schivare dobbiamo. Quando siete entrato nel Coro per cantare i divini Uffizi, avete riflettuto, che andavate a cantare le lodi di Dio, vi siete uniformato alle intenzioni della Chiesa, cantando si con il cuore, che con la voce, applicandovi al senso delle parole, etrattenendovi in qualche buon pensiero?

Avete cantato con divozione, cioè con gioja, con amore, e fervore, e con un cuore penetrato da Dio, con spirito di religione, offerendo con la vostra voce anche il

cuor vostro alla suprema Maestà?

Avete voi cantato distintamente, pronunziando bene ciascheduna sillaba, osservando le pause, e gli accenti, di maniera che i circostanti intendano ciò, che si canta?

Anzichè cantar con attenzione, lo fate voi con molte distrazioni, ed evagazioni di mente, pensando piuttosto a proceaciarvi qualche applauso, a dilettar le orecchie di quelli che ascoltano, di quello che a penetrar i loro cuori, e sollevarli in Dio?

Quanto scarsa non su mai la vostra modestia! Vi siete trattenuto da certi gesti indecenti, da certi movimenti poco regolati ne'piedi, nelle mani, e nel corpo, avete contrassatto la vostra vocce, o con issorzarla di troppo, o raddolcirla in maniera troppo molle, ed esseminata, cominciando sovente prima degli altri, e terminando dopo, per farvi distinguere sopra gli altri?

Quanto non fu in voi mancante il rispetto, e la venerazione al luogo santo, a si AnAr ron inu fett voc che non

do lasco tan voi se i

onor ficar F ved fant

difp

Non

Uffice o no Mante ono loro non

e tal fate costo mani canti

la v

de' Cherici, e Sacerdoti. Angelico ministerio! Lo avete voi interrotto talvolta con risa smoderate, con parole inutili, con guardi troppo liberi, con affertarvi un certo tuono, e modulazione di voce, e una cert'aria di mondo, e profana, che soffrir si potrebbe in un teatro, ma non mai nella Chiefa di Dio?

Quante volte non avete cantato masticando, e borbottando la metà delle parole, lasciandone fuori de versetti intieri, e cantando con un tal precipizio, che sembra voi stare sul fuoco, e nulla più cercare,

fe non di aver finito?

1

ú

0

11

0-

)-

0-

r-

te

VI.

e-

ra

ati

po

et-

51

La vanità, l'intereffe, l'umano rispetto vi fecero per avventura intervenire alle divine laudi, dimenticandovi affatto di onorar Dio, e di eccitare gli altri a glori-

ficarlo con le loro preghiere?

Finalmente non è cosa vergognosa il vedere Ecclesiastici in Coro, i quali non fanno annunziar un Antifona, o intuonare un Salmo, esponendo li sagri Misteri al disprezzo, e alla derisione del popolo? Non è cosa lagrimevole il vedere laici, e ta-Ior-villani rivestiti di cotta cantar li Divini Uffizi, perchè gli Ecclefiastici non ne sanno. o non fi vogliono prendere una talbriga?

Mio Dio, se voi avete condannato con tanto rigore li Giudei, perchè non vi onoravano che con le labbra, tenendo il loro cuore da voi lontano; qual gastigo non debbono temere gli Ecclesiastici, i quali cantano sì malamente le vostre laudi, e talvolta ancora con tanto scandalo? Deh fate che io non fia più nel numero di costoro, ma canti santamente, e di una maniera degna di voi. Mi ricorderò di cantare in compagnia degli Angioli , alla vostra presenza, sapendo bene quale fia la ricompensa da voi promessa a quelBiblioteca ad uso li, ch' eseguiscono degnamente un sì santo ministerio. Tanto spero di praticare con la vostra grazia, affinchè abbia la bella sorte di cominciare nel tempo ciò, che mi lusingo di continuare con i Santi del Cielo per tutta la eternità: Ubi cantabunt Sancti canticum novum ante sedem Dei, & Agni.

SONOSONOSONOS

## MEDITAZIONE SECONDA

PER IL DOPO PRANSO.

Sopra la condotta di Cristo a' varj Tribunali.

I.

Onfidera, Anima mia, come il tuo Gesù qual' Agnello innocente viene legato da' foldati, e condotto per mezzo le piazze di Gerusalemme frequentate da immensa turba di popolo, presentato or ad un Tribunale, or ad un altro, dovericeve or schiassi, or insulti, dove viene trattato da pazzo, dove viene incolpato di bestemiatore, di seduttore del popolo, di ambizioso, che affetta la dignità Reale, e la Divina, di Profeta falso, che con falsi miracoli confermava le sue erronee dottrine.

Immaginati, Anima mia, quale fia stata la consussione la ignominia di Cristo nel vedersi trattato in si fatta maniera, in trovar dappertutto Giudici iniqui, e appassionati, i quali ascoltavano con piacere le accuse falsissime, e rigettavano le prove incon-

inc diffe book e r pot ven

acc mis che ved der del nè qua

ance

tene

che criffi le p qual ziofe conv faran guag e fi Eter

Nos infai inter anch un r tuale gran ironi trap

calpe foffre de' Cherici, e Sacerdoti. 173 încontrastabili della verità, e della sua difesa.

011

la

lo

i .

0

110

m-

ad

eve

ato

la

alfi

ot-

ata

nel

in

pal-

e le

OVE

Poteva il benedetto Gesti chiuder la bocca a tutti, non gli mancavano parole, e miracoli per confermar quanto diceva: poteva convincerli di bugia nella inconvenienza de' teftimoni: poteva rovefciar le accufe fopra gli accufatori, rivelando i lor misfatti benchè occulti. Ma Gestì lascia che dicano, permette che accusino, ode, vede, etace: e perchè? Per darti ad intendere questa gran verità, che delle dicerie del mondo non occorre farne verun conto, nè degnarle di alcuna risposta. Quando quando mai, mio Dio, prenderò cuore ancor io a lasciar dire il mondo, e a tenermi saldo nella via della virtì?

Ma di grazia quali persone son quelle, che parleranno in discredito del viver cristiano, e religioso? Le più accreditate. le più mature e saggie? Non già. Se uscirà qualche parola, ella verrà da persone viziose, e di poco senno, le quali, o si convertiranno anch' esse una volta, oppure faranno costrette un giorno a mutar linguaggio, Iodando ciò che hanno biasimato. e si chiameranno insensate per tutta un Eternità, come ci attesta lo Spirito Santo: Nos infenfiti, vitam illorum æstimabamus infaniam &c: Ecce quomodo computati funt inter filios Dei. Ma e che diranno mai anche al presente? Che siete uno scrupoloso, un malinconico, che volete far lo spirituale. Grande ingiuria, gran villania, gran bestemmia: Grandis blasphemia, dice ironicamente Tertulliano. Deh mirate Gesù thrappazzato come un vil giumento, e calpestato come un verme della terra. Egli soffre in pace, dissimula, e tace, e tutto per vostro amore, e per vostra istruzione;

Biblioteca ad uso

Vi

pe

Vi

Va

in

ur pe

n

or

te

De

tir

ic.

me

fre

la

fo,

que

feg

Sic

We

ro

il

Ice

e d

Di

Gi

fer

110

am

el voi non potrete tollerare una parola, che vola, e fi disperde per l'aria per suo amore? Rissettete, ch'è affai meglio, che vi chiamino spirituale, di quello che uno seandaloso, un mezzo animale, come per i loro vizi sono chiamati, e proverbiati molti altri.

#### dred offer II. or adsend direction

Onsidera, Anima mia, come il Re-Erode era da molto tempo vogliofo di vedere Gesù per le grandi maraviglie, che aveva intefe di lui, e sperava d'indurlo a fare qualche miracolo alla fua prefenza. Ma Cristo innanzi a lui non opera verun prodigio, nè dice alcuna benchè minima parola in fua discolpa, nulla risponde: ranto che Erode, e tutti quegli Uffiziali mirandofi in faccia l'un l'altro, dicono: Vedete, che sciocco, che stupido, che infensato! e giudicatolo veramente un scimunito, e pazzo, lo fa vestire di bianco. perchè ognuno riconofca la fua pazzia. Che giudizio più falso può ritrovarsi di questo? Quell' Uomo che fin dall' anno. duodecimo di fua età mostrò sì alto sapere alla presenza de' più saggi Dottori della legge, coficchè meritò il comune elogio, che mai più Uomo in terra aveva così parlato: quella ineffabil sapienza, che in tanti incontri aveva dato di sè medesima cotante infallibili pruove; quell' Uomo Dio è giudicato pazzo, e Cesù lascia giudicare, nè punto fi cura della vana stima degli Uomini, nè si da punto a conoscere per quello ch' egli è, e innanzi Erode interrogato di varie e molte cose, nulla risponde: Interrogatus multis sermonibus, nibil illi respondebat. Ecde Cheriei, e Sacerdoti. 175

Eccovi la maniera, con cui il mondo fi vince, non v'è altra maniera che questa per farlo tacere, disprezzare e tener a vile tutti i di lui giudizi, e dicerie, che va egli facendo: e la ragione fi è, perchè in qualunque maniera voi operate, egli sempre vuole criticare le vostre azioni , e giudicare finistramente. Se voi perdonate un' ingiuria, giudicheranno, che lo fate per paura, per impotenza, vi placiteranno per un Uomo vile, e codardo: fe all' opposto ne volete rifarcimento, ne prendere vendetta, diranno che siete superbo, che avete un cuore da tigre. Se usate parole modefte, giudicheranno, che non fiete buono per le conversazioni, ma bensi per gli eremi, e diserti: se vi farete sentire linguacciuto, e sboccato, diranno tra di loro, che fiere incivile, impudico scandaloso. Se vi date alla divozione, stimeranno che fiete un ipocrita, un bachettone: se vi vedranno praticar alla libera, frequentar le piazze, i ridotti, sfogiar alla grande, vi faranno subito i contiaddosso, ricercando come porrere far questo, e quello senza entrate, onde ne trarranno confeguenze ignominiose al vostro buon nome. Sicche dunque che avere a fare, che rifol vere? Lasciateli giudicare, e ridetevi de' loro giudizj, ricordevole, che Iddio folo è il vostro Supremo Giudice, il quale conoice e penetra il fondo del vostro cuore, le intenzioni del vostro operare, e che può e deve darvi l'eterno premio, o l'eterna pena: Qui judicat me, Dominus eft. Ah mio Dio! Quante volte la paura degli umani Giudizi mi ha distolto dalla vostra fedele fervitù! Quante volte per non parere meno degli altri, per aderire al genio di un amico, per non soffrire una parola piccan-H 4

e.

11

a

li

-

) ,

05

10

re

la

0,

Si

in

12

10

a

121

176 Biblioteca ad ufo

te mi sono arreso, e vergognandomi di comparire innanzi agli nomini vero Cristiano, vero Ecclesiastico, non mi vergognai di comparire in faccia a voi peccatore! Ve ne domando perdono, erisolvo sermamente di disprezzare le vane dicerie, e i fassi giudizi del mondo.

#### on inginia, sindal la

Onsidera, Anima mia, tragli altri, due I solenni strapazzi, che Gesti sopportò nella cafa del Pontefice. Un fervo viliffimo di nascita, e di mestiere intesa a rovefcio una modestissima parola detta da Cristo, prima lo tratta da incivile, e mal creato dicendogli: Così fi risponde al Pontesce ? E poi con una mano calcata fopraquel venerabilissimo volto di Paradiso, impronta in pubblico un fierissimo schiasso, e poi se ne ride. Alza anima mia gli occhi. e vedi sulle guancie di Cristo quelta vituperosa stampa alla dignità Regia, e Divina, ch'egli possedeva. Eppure in faccia a sibell'esemplare io povero e superbo sento accendermi, e bollire il fangue sin ne' capelli, tanto fono rifentito, ad ogni menoma offesa dell'onor mio. Quando mai ho portato a piedi di Gesti qualche vittoria di me stesso su questo punto, sagrificando a lui folo, e per suo amore qualche offesaricevuta da un mio fratello, fenza prenderne neppur interna vendetta di livore, e di odio? Eppure qual paragone vi è mai tra la sublime dignità di Christo, e la mia miseria? Qual paragone tra le gravissime offese, che soffri Gesti-Cristo, con le pochissime, e meschine, ch'ebbi ad incontrare? Mi confondo Gesù mio, nel vedervi fornito di sì eroica pazienza in mezzo ai-

dif-

in

1

vit

Ipi

que Ge

tai

fac

foot

Se !

qui

dir

COS

ne o

cun

con

fimo

to

cog

ftra

dell

tam

ftà,

te T

cor

FOI

mie

de' Cherici, e Saterdoti. 177 disprezzi più sfrontati, e nel riconoscere in me sempre pronti e vivi sì arrabbiati sentimenti di collera, di vendetta.

Offerva in oltre, e riconosci essere più vituperofo d' uno schiaffo sul volto, uno sputo stomacchevole sulla faccia: ancor a questo ignominioso disprezzo si assoggettò Gesù. La faccia è la parte più nobile, e più fignorile dell'Uomo, e lo sputo è uno scarico di flemme più vili, che gettate a terra si cuoprono col piede, acciò non offenda l'occhio de' riguardanti. Or il gettar sul volto a un Uomo Dio ciò che nemmeno si soffre sulla terra, e veder quella faccia amabilissima, quegli occhi modestisfimi, quella fronte compostissima, fatta scopo delle immondezze più laide, come se fosse una cloaca di sozzure, non è egli questo un abisso d'ignominia, che sa stordire?

Ah mio Signore, Dio della maestà, e della gloria così vilipefo per amor mio, e così intrepido nelle vostre umiliazioni, che nè con la lingua, nè col volto, nè con alcun gesto date un menomo segno di turbazione! Voi mio Divin Redentore farete condotto a tutti i Tribunali, come il masfimo di tutti i malfattori, farete sputacchiato come il più vile schiavo del mondo, sarere pestato co' pugni, calpestato coi calci, cogli urti non solo per tormento, ma per strapazzo; sarete addolorato al maggior segno, e infultaro dalla più vile canaglia. della plebe : ed io povera creatura infinitamente inferiore alla vostra Divina Maestà, io miserabile schiavo del peccato tante volte da voi riscattato per pura misericordia, fapendo, e conofcendo, che tutti i vostri strapazzi sono dovuti a me per le mie colpe, fard così miserabile, e super-H 5

bo? Io ardirò ambire onori, grandezze, e correggi, e perfeguiterò fin a guerra finita chiunque mi fa menoma offesa nell'onore? Io feriverò nel marmo ogni menoma in-

21

de

DE

10

V

V

ci

30

Pi

qui

P

m

n

CC

ne

ar

tr

8%

giuria ?

Ah nò mio Gesù, non sarà più così per l'avvenire. Il vostro esempio mi obbliga a perdonare, a riconciliarmi col mio nemico, a sossirie in pace per l'avvenire qualunque torto, che mi potesse esser fatto; ricordandomi della vostra solenne promessa, che in quella maniera appunto, con cui io perdonerò a chi mi osses, voi perdonarete a me li miei peccati: Dimittie, & dimittemini: eadem quippe menssura, quamensi fueritis, remetietur & vobis.

# LEZIONE SECONDA.

Sopra i dolori di Gesu nella fua: Passione.

Gli è di fede, che il fagrato corpo di Gesù-Cristo era simile al nostro, e capace dì patire: dovendo però soddisfare alla divina giustizia, ed espiar le nostre colpe colla sua passione, e morte, quindi volle esfere soggetto ai più crudeli tormenti In questa sua dolorosa passione noi abbiamo una lezione mosto sensibile, ed un amirabile modello della virtà più propria del Cristiano, e spezialmente dell'Ecclesiastico, ch' è la mortificazione de' sensi-

Per conoscere, e formarsi una qualche idea de' suoi patimenti, basta prender in mano il Crocisisto Amore, fissar lo sguardo sopra quel corpo adorabile tutto infan-

gui-

de Cherici, e Sacerdoti. 179

guinato, e tutto coperto di piaghe, contemplarlo a bell'agio, e udire nell' intimo dell'anima le parole, che per bocca del fuo Profera da quella Croce proferisce Gesù moribondo: O svos omnes qui transitis per viam, attendite, & videte, fi est dolar similis, sicut dolor meus. O voi tutti, che passare per la strada di questa vita mortale, fate attenzione, e vedere, fe mai vi sieno stati patimenti simili a' miei. Sì sì basta che scorrere cogli occhi su quel volto tutto livido, fopra quel capo intrecciato di spine, sopra quella bocca amareggiata dal fiele, sopra quelle mani, e que' piedi da chiodi trafitti, sopra quelle membra lacerare, e slogare, per intendere in qual deplorabile stato lo abbiano posto il fuoi Carnefici, diciamo meglio, i nostri peccati, e per conoscere quanto noi fiamo lontani dal ricopiare in noi stessi un esemplare di si ammirabile, e perfetta peni-

Quando ci viene parlato di questa virtù, e secondo la espressione dell' Apostolo siamo esortati a portar nel nostro corpo la morrificazione di Gesù-Cristo, proviamo fubito una gran ripugnanza, e ammirando soltanto negli altri si importante virtu, non sappiamo indursi a praticarla. Ma di grazia, in che credete voi confista questa Penitenza? Forse nel macerarvi il corpo co' digiuni, co' flagelli, con veglie notturne, con orazioni continue ? Dovrebbe si anche questa parte di penitenza da noi abbracciarsi, perchè conveniente ai nostri pur: troppo enormi falli; ma qui per ora nome s'intende di proporvi sì auftera, e rigorosa mortificazione. Quello che da voi si esigge per imitazione del vostro appassionaro Redentore, vedete quanto fiappoco. Sii

H 65

ейя-

Biblioteca ad us efigge da voi una vita Cristiana, e da Ecclesiastico, regolata secondo le massime del Vangelo, vale a dire fecondo l'amor di Dio, e del proffimo: e sarà ella tale, quando attenderete di proposito ogni mattina alla vostra orazione; quando vi tratterrete con Dio nella recita dell' Uffizio conattenzione, e riverenza: quando vi portarete all'Altare, e da questo partirete con raccoglimento, disposizione, e frutto: quando nel cibo, nel sonno, nel vestito userete di una prudenza discreta, e religiosa; quando nelle ribellioni della natura non ascoltarete le sue voci, e vincerete con coraggio le sue ingorde brame. Questa vita però sì morigerata non ha ella per un giorno, per una sertimana, per un mese, ma fia costante sino alla morte. Ecco quanto dal canto vostro Iddio attende, di che si contenta, ecco in che potete, e dovete imitarlo.

Se però volete confessar il vero, quanto mai fu lontana la vostra vita per lo passato da sì bella condotta? Non è egli vero, che il vostro studio principale, e il pensiero vostro ordinario su addolcire al possibile tutte le mortificazioni del vostro stato, e cercando ora un pretesto, ed ora un altro per occultar a voi medefimo i propris diferti, giugneste a tal segno di rimaner con piacere ne' vostri errori, perchè vi sono comodi, e favoriscono la vostra pigrizia, e quell'abborrimento, che nodrite alla mortificazione? Oh quanto presto cambiareste sistema, se le pene di Gesù fossero ben impresse nel vostro cuore, e con maggior forza stampate nella vostta memoria ! Che che potesse replicare la rivoltosa vostra natura trafitta un poco dalla mortificazione, le rispondereste francamente,

h

eh

pe.

mi

800

103

pra

den

la aff

Re

gei

qu

1em

fegu fi. p

me

e v

e p

di u

mun ad 1

hai

egli

la r

clat

obb.

Gest

Atrad

to u

a qui prop

impe

ader

de' Cherici, e Sacerdoti. 1811 eh che io nulla patisco in paragone delle pene del mio Salvatore. Quando mai io mi ho' fatto forza fino a versar una sola goccia di sangue per suo amore? Deblo

confondermi, ed arroffirmi.

Ma come mai potete dispensarvi dalla pratica continua della mortificazione de' Jensi? Se foste solamente Cristiano, quella livrea, di cui fiete vestito, vi dovrebbeaffatto impegnare. Non ha egli detto il Redentore parlando a tutti i fuoi fedeli in generale, senza eccettuarne un solo: Chiun. que vuol venire dietro a me, rinunzi a sè stesso, e porti la sua croce in tutti i suoi giorni: Qui vult post me venire, abneget semetipsum, tollat crucem suam quotidie, & fequatur me? Senza questa condizione non fi può effere suo discepolo : qui non vi è mezzo, o rinunziare all'effere di Criftiano. e vivere a capriccio; o feguir Gesti-Cristo, e portare la croce della mortificazione. Orase questa è la vita indispensabile di un semplice Cristiano, che doverà essere la vita di un Ecclesiastico? Oltre l' impegno comune, e generale che ha come Cristiano. ad una vita penitente, e mortificata, ne ha una particolare com'Ecclesiastico, di cuiegli se ne addossò il peso nell'arrolarsi alla milizia Chericale. Qualor avete abbracciato volontariamente un tale stato, aveteper conseguenza voluto tutti que' pesi, ed obblighi, che a questo stavano annessi, eil principale si fu di seguire più da vicino Gesu-Cristo, e di camminare nella Ressa. strada, ch'egli ha camminato, ch'è appunto una strada di patimento, e di rinunzia a quanto può solleticare il senso, e l'amor proprio. Tale fu , ed è il vostro folenne impegno. Ora vi domando, come lo avere: adempiuto, come lo adempire al presente? Ave82 Biblioteca ad ufo

Avete data la parola, voglia, o non voglia, tale dev'effere la vostra condotta.

Ben mi avveggo che conofcete l' errore, e ne provate i più fieri rimorsi nel riconofcervi sì mancante su questo punto essenziale, cosicchè se non avete scosso intieramente il giogo di questa santa morriscazione, avete procurato almeno di diminuirlo, perdendo così tauto merito, che potevate acquistare con poca farica. Piagnete una volta daddovero la vostra miseria, e risolvetevi una volta di operare secondo gli obblighi del vostro stato, il quale certamente devesi chiamare stato di penitenza.

Date finalmente un'occhiata, e vedete come Gesu-Cristo ha patito: e riconoscerere in lui una pazienza invincibile, una inalterabile costanza. Egli patisce come un Agnello, cui si toglie la lana senz'alcuna fua refistenza, o come una Pecorella, ch' è condorta all'Altare per effervi fagrificata, e vi fi lafcia condurre fenza lagnarfi. Che filenzio non offerva in faccia a Pilato, che lo condanna? Non mai si lagnò,, nè diffe parola alcuna di rimprovero contro gli Ebrei, che lo strascinavano per la Città di Gerusalemme, contro i soldati, che gli laceravano a colpi di sferza le carni, e gli cacciavano una corona di spine nel capo; contro i Carnefici che lo conficcavano co' chiodi fulla Croce. Se l'aveste veduto in mezzo a si fieri martiri con tanta pazienza,, e filenzio, avreste detto essere lui insensibile: ma non era così, era effetto piuttosto dell'amor al patire, e della. ina lofferenza perferra, che non cercava alleviamento alcuno a' fuoi dolori.

Oh se avessimo ancor noi un po di questa pazienza, e di amore alla mortificazio ne, non avressimo tanta compassione verso

поі

no

COL

DO

ge.

ch

rit

ra

CI

ci

94

fer

ftel

ce

fiz

Pir

me

20

Ito

bo,

eec

car

ann

nor

ftro

che

1

de' Cherici, e Sacerdoti.

1833.

noi medefimi nelle nostre infermità, ed incomodi. Quante volte non si esaggera una po di male, che ci assigge, e non si dipinge coi colori più vivi per ricattarne compassione, e credenza? Quante volte con parole mormoratrici, ed aspre si da a vedere l'impazienza, allorche ci manca qualche cosa? Ah se sossimo penetrati dallo spirio del Signore, e in noi vi sosse premura di vestirsi della mortificazione di Gesaccisto, saressimo sommessi a voleri di chi ci governa, e sossimo in pace qualunque molestia.

9

1=

2

a

a.

2+

ia.

n

h

a-

a-

0 ,

n-

la

,

1-

ic-

13-

ef-

lla

al-

10-

10

Alla pazienza vada unita una stabile, e ferma costanza, giacchè la sofferenza del Figliuolo di Dio non fu mai diversa da sè stessa neppur per un momento, ma eguale: fino all'ultimo fospiro, che diede sulla Cro. ce. Quivi doveva confumare il fuo fagrifizio, e non vi era fenon la morte, che dovesse alleggerire con metter fine ai suoi dolori. A questo paragone dovreste concepire quanto grande fia la vostra instabilità, mercecche appena avete fatto qualche sforzo per domare i vostri sensi, avete proposto di tacere, e soffrir in pace quel disturbo, quella ingiuria, che già stanco di più tenervi a freno vi date per vinto, concedendo libertà alle passioni, condiscendendo alle debolezze della vostra natura. Vi fopraggiunga un qualche picciolo incomodo,, eccovi subito un motivo per sospendere ogni esercizio di mortificazione, e per cercare ogni follievo. Se vi avanzate negli anni, presto vi persuadete di poter diminuire il primo fervore, come fe in ogni età non foste egualmente Ecclesiastico.

Deh comprendete una volta, che il vofiro Salvatore non vi falvò per altra via, che per quella della Croce, laonde altra

Biblioteca ad ufo Arada non resta a voi per salvarvi, che battere quella della Croce; imperocchè efsendosi egli fatto vostra guida, nè avendo egli battuto nè infegnato altro fentiero, che quello della mortificazione, non potrete giammai confeguire l'eterna vostra falute, senon in quanto lo seguirete nella via della Croce. Nè punto vi atteriisca, e vi disanimi sì fatto discorso, perchè qualor rifletterete al vostro innocente Capo si macerato, e lacero su di una croce confitto, verrete a conoscere la necessità, in cui vi trovate di non mai lufingare una carne tanto colpevole quanto la vostra, nè di ufarle veruna indulgenza. Da quando in qua un discepolo, un servo, uno schiavo dev' effere meglio trattato del suo Padrone? Che se la vostra vita non è punto simile a quella di Gesti, e avete fuggito l'ombra per dir così della mortificazione de' vostri appetiti, e passioni, passando i vostri giorni in una vita agiata, e molle, qual confufione non soffrirete al suo Divin Tribunale nel vedervi cotanto da lui différente? Per non foggiacere ad un sì amaro rimprovero alzate ora lo sguardo verso la croce, e ad una tal vista si ravvivi, e si risvegli in voi lo spirito di mortificazione, e di penitenza, congiunto con una forte costanza, per cui vi animiate a combattere contro il voltri sensi, e la rubelle vostra natura.

THE RESIDENCE SEEDS AND A LOCAL PROPERTY.

ESA

E

Per

èil

la 1

inn

ingo

mi,

peni

a pr

te,

tura

trat

dell

Efer

dato

tem

fenz

quel

gran

pero

per

div

frutt perta tenzi zion mo.

N pam la la la fi 0

r

e

0

a

E

#### ESAME SECONDO.

Sòpra le distrazioni, che vengono nella Orazione.

TNO de' soliti lamenti, che sentesi addurre dalla magg or parte di quelle Persone, che attendono alla Orazione, fi è il poco raccoglimento, che pruovano nella medesima. Appena si sono essi raccolti innanzi a Dio, che ben presto la mente ingombrata da nuovi inconvenienti fantafmi, si porta girando quà, e là ora in un pensiero, ora in un altro, e il tempo della orazione sembra appunto il tempo più a proposito per ricordarsi o di cose passate, oppur future, confumando per avventura inutilmente quel tempo destinato a trattare con Dio gli affari più importanti dell' anima. In questi giorni stessi degli Esercizi a quante distrazioni non fiete andato foggetto, paffando buona pezza di tempo distratto in cose inutili, e vane, fenza nemmeno accorgervi ? Difetto egli è quelto importante, di cui dobbiamo farne gran conto, e procurarne l'emenda; imperocchè ci rende colpevoli avanti a Dio per il poco rifpetto, che usiamo a quella divina Maestà, alla di cui presenza noi e ci roglie il tempo e il stiamo orando. frutto della nostra orazione. Esaminiamo pertanto qual fia la cagione della poca artenzione, che abbiamo a Dio nella orazione, e delle distrazioni, che vi proviamo.

N'è forse l'attacco alle creature, il dissipamento pressoché continuo, in cui si passa la giornata, la curiosità delle novelle, la fretta per gli affari di mondo, l'afferto fregolato allo studio, il trattenimento in

gra

del

che

fare

to

vita

ave

il

ni

Sì

tal

per l'a

nel

do

il

ora

100

1

lezioni inutili e vane?

N'è forse la negligenza in preparare la materia della orazione, la poca rissessione alla presenza di Dio, il quale penetra, e vede ciò che passa ne'cuori degli Uomini, il malvagio costume da voi intrapreso di secondare il primo pensiero, che vi piace, senza voler usare la menoma violenza per discacciarlo?

Forse perchè concedete troppa libertà a' vostri sensi eziandio nel tempo della orazione, perchè vi cercare un pò troppo il vostro piacere, e il vostro comodo; o perchè volendo voi sermarvi in discorsi troppo sottili, la vostra mente si perde, e si

Imarrifce ne'suoi stessi pensieri?

Esaminate in secondo luogo, se avete fatto ciò, ch' era necessario per non essere

più distratto nella orazione.

Prima di farla, avete procurato di ftaccarvi dalle creature, di morrificare le voftre passioni, e i vostri sensi, di praticare le fante virtà per togliere la cagione delle

vostre distrazioni?

Nel tempo, che l'andavate facendo, fiete stato sollecito, subito che vi siete avveduto di essere distratto, ad umiliarvi, a ricorrere a nostro Signore, e a riassumere con semplicità il soggetto primiero della vostra orazione senza turbamento, senza inquierudine, e senza ripensare sopra la distrazione?

Dopo di averla fatta, avete voi procurato di riconoscere in particolare ciò, che vi cagionava la distrazione, l'avete voi scoperta al vostro Direttore, avete seguiti i di lui avvisi, ed abbracciati li mezzi, ch' egli vi diede per porvi rimedio?

In fine avete voi domandata a Dio la

de' Cherici, e Sacerdoti.

187 grazia per non effere distratto nel tempo della orazione, effendo piucchè persuaso. che fenza il suo ajuto tutti li vostri sforzi farebbero inutili, essendo verissimo il detto del Profeta: Nis Dominus custodierit civitatem, frustra vigilat qui custodit eam?

la

evi

0-

a'

a.

p-

11

IC-

re lle iee-2 re la za

11he 0i

la

Mio Dio, giacchè mi confondo per non aver ancora fino al presente compreso, che il lasciar scorrere la mente alle distrazioni nella orazione, ciò era un profanare sì fanto esercizio, ciò era un perderne totalmente il frutto, e le utilità: propongo. per non effere più distratto in quella per l'avvenire, di ritirarmi mai fempre per tutto quel tempo nel più intimo del mio cuore, di chiuder ben bene la porta de? miei sentimenti, e di non dar più entrata nel mio cuore a creatura alcuna, feguen. do quella bella istruzione, che mi diede il vostro diletto Figlinolo: Tu autem cum oraveris, intra in cubiculum tuum, & clauso osio ora Patrem tuum.



dis

for

di

nii off do

de

te sù

le,

er

fi

il

mi

cui

qua

tan

VO

più

Ac

op

del

chè

Mi

Pat

Pro

to

ď'i

tra

## GIORNO SETTIMO.

### MEDITAZIONE PRIMA

PER LA MATTINA.

Sopra la Flagellazione, e Coronazione di spine.

I.

Onfidera Anima mia, quell' Innocente Agnello in mezzo ad una mandra di lupi tutti arrabbiati di fame, i quali fitibondi del suo sangue lo spogliano nudo per flagellarlo. Qual roffore nel comparire ignudo fotto gli occhi indegni di que" manigoldi! Qual amore nell'offerirsi pronto all' eterno Padre in quella barbara carnificina! Vien' egli legato con le mani avanti una colonna baffa, perchè tutto il corpo stia esposto alle battiture. Odi il fischio delle sferzate : vedi prima illividirfi quelle delicatissime carni, e poi grondar da per tutto vivo fangue : fi scuoprono le ossa, si forma piaga sopra piaga, e Gesu non apre bocca, patisce e tace. Ah mio-Gesù, mio amor, che pena, che crucio, che dolore; che fpasimo crudele non fu mai per voi si barbara carnificina ? E perchè vi fiete lasciato condurre a sì deplorabile stato? Perchè lasciarvi squarciar le carni a brani fotto si pefanti flagelli; e ridurvi a peggior condizione di uno schiavo con tante e si fiere percosse ? Ascolta anima mia il tuo Gestì, che dalla colonna ti risponde. Per te, per amor tuo, per sodde' Cherici, e Sacerdoti. 189
disfare a tuoi carnali peccati. Ah mio Gesù, Per me hec tempestas venit. Per le mie colpe sì orrida tempesta di colpi cadette sovra il vostro innocente corpo? Ah quando finirò di offendervi, quando plagnerò di vivo cuore le mie colpe passate, quelle colpe, che in voi sono sì atrocemente punite? Me ne pento, e mi dolgo di avervi offeso, odio, e detesto la mia passata condotta. Non più peccati, non più ec.

Così scarnificato il buon Gesti viene sciolto dalla colonna più bassa, e legato ad una colonna più alra, che sosteneva il portico del Pretorio, per flagellarlo dall'altra parte. Qual dolore non fu mai quello di Gesù nell'accostarsi, e stringersi con le spalle, e con le braccia tutte ferite al freddo, e rozzo sasso? Si mutano i manigoldi, essendo i primi stanchi dal lungo battere, si cambiano slagelli, e si rinuova per Gesti il tormento, lo spasimo, la confusione. Ah mio Gesù, quando verrà quel giorno, cui io cominci a spargere tante lagrime quante gocce di sangue spargeste per i miei peccati! Ve ne rendo le maggiori grazie di tanta bontà, perchè avete voluto a sì gran vostro costo pagare tanti miei gravissimi debiti. Vi rendo amor per amore, nè mai più mi dimostrerò sì ingrato verso di voi. Adesso sì che io spero vivamente, che all' opera delle vostre mani porgerete pronta la destra per condurla al fine bramato, giacchè cotanto avete sofferto per salvarla. Mi confondo di aver fin' ora tanto poco patito per voi per vostro amore : ma vi protesto: Ecce ego in flagella paratus sum: Eccomi Signore pronto a sopportare quanto la vostra divina Maestà si compiacera d'impormi. Venite pure mortificazioni, travagli, infermità di qualunque forta, ec-

e,

2

0

1-

e

a

Biblioteca ad ufo

co che di buon grado vi fommetto le spalle, perchè sarete sempre minori del mio merito, e di quello, che Gesù ha patito per me.

#### I I.

Onfidera, Anima mia, come Gesti cià reso debole e fiacco per lo spargimento del Sangue e per la vigilia della notte. sciolto dalla colonna, cade boccone nel suo medefimo sangue, che era a piè della co-Jonna, fenza una mano amica che lo aiuti, lo sollevi. Va carpone per terra a cercar le sue vesti gerrate forto ai piè de' soldati. Appena fu egli vestito, che cadde in mente agli empj manigoldi, che Crifto aveva tentato di farsi Re, e ad un tratto Molvono di burlarlo insieme, e di tormen-

tarlo.

Lo spogliano dunque di nuovo, e rinovandogli il roffore della nudità, e il dolor delle piaghe, gli gerrano addoffo incompostamente un panno rosso, lo fanno sedere sopra uno icabello, gli radunano intorno tutta la squadra de' soldati, e gli pongono in capo una corona da burla. Dimmi un poco, darebbe a te l'animo di soffrire una così vituperofa irrifione, di startene in mezzo ad una fala con una corona da burla in telta, e con uno straccio di porpora indollo, e divenire la favola di una converfazione? No certamente. Gesù però non vuole tanto da te. Gli basta, che almeno soffri per suo amore con generosità qualche burla, e diceria, che di tè possa dire il mondo, qualor ti vegga frequentar con rifpetto le sue Chiese, con assiduità i Sagramenti, parlar con modeffia, vivere ritirato dai tumulti del secolo, praticar con esar-

tez mo

CO

te La

era

ca

110

te.

fur fu

Ep

A

CIU di

te

Ità

un

fol di

pri

no

ep

late

de' Cherici, e Sacerdoti. 191 tezza le fagre funzioni; lascia pur dire il mondo insano; e animati a sostener ogni

cosa ad imitazione, e per amor di Gesù

burlato e deriso.

ià

n-

110

0-

111-

er-

1-

de

to

10

elle

10-

01

0-

ere

no

no

un

na

EZ-

ria

in-

er.

on

110

ra-

ra-

1

Sebbene non fu coronato Gesù folamente per burla, ma con asprissimo dolore. La corona era di giunchi marini, intrecciata di acutissime e durissime spine, e non era un semplice cerchio, ma a forma di capello, che circondava tutto quel fagratifsimo capo. Mira que' soldati, i quali con nodosi bastoni gliela pestano per ogni parte, affinche ai fieri colpi trapassi per ogni parte; offerva quel sangue, che scorre giù per la fronte, per gli occhi, per li capelli, e per tutta la faccia; rifletti a quelle barbare spine tra l'altre, che dalla parte superiore del cranio penetrano, ed escono fuori della fronte. Aimè! quanto è infoffribile mai sì crudele e spieraro dolore! Eppure Gesti soffre, non si lagna, etace. Anima mia, se non lo sai, Gesà tolera si crudo e nuovo tormento in foddisfazione di tanti tuoi penfieri oziofi, superbi, impuri, ne' quali taute volte volontariamente ti sei compiacinta. Ahi quanto cara costò al mio Gestì si breve compiacenza di un tuo pensiere peccaminoso! Quando risolverai di detestare cordialmente tal sorta di peccati, e di cacciar via prestamente al principio sì laidi pensieri, che tanto danno a te, e tanta pena a Gesà hanno apportato? Rinova dunque le tue proteste, e piagni a piedi del Crooifisso le tue palfate infedeltà - en , svioli le istal de l'

re coi Giudei : Non habenus alenn Recent

tiberra. Se cost rationali. Eppi ene panal

#### I I I.

Onfidera, Anima mia, che rale era lo s stato compassionevole di Gesù, che il Giudice Pilato, il quale tentava di liberarlo dalle mani de' Giudei , pensò effere molto opportuno di esporlo al Popolo, per muoverlo di lui a compassione . Alza ancor tu gli occhi della tua mente a quella loggia; e contempla il tuo Gestì esposto alla vista di tutti, coperto con uno ftraccio di porpora, colle mani legate d' avanti, con una canna in mano per dimoitrarlo Re da scherno, col sangue, che gli gronda giù per tutto il corpo; col volto pieno di sputi, e livido per gli schiaffi, con capelli, e barba tutta agguppata dal fangue. Che dolorofo spettacolo! Mira e fenti Pilato, che dice: Ecce rex vefer. E' egli dunque Re? No no ti fa sapere Gesù, il mio Regno non è di questo mondo. No la mia gloria, la mia allegrezza, il mio godere non è di questo mondo. E tu anima mia, che brami onori, e gloria in questo mondo, piaceri in questo mondo, ricchezze in questo mondo, e ad altro non penfi, che a stabilirti in questo mondo, non è evidente, che tu non appartieni a Cristo, ma a Lucifero, che chiamasi da Gesti Princeps bujus mundi? Dimmi quando farà patfata la breve consolazione di godere col mondo, come la pafferai per tutta l'eternità?

Non farai si stolta, che vogli rispondere coi Giudei: Non babemus alium Regem, nis Cæsarem: Non conosco altro Re che il mondo, che il mio corpo, che la mia libertà. Se così rispondi, sappi che passazi questi pochi giorni di vita, anderai po-

Icia

fci

ti ma

far

que

che

fier

gno

Ge

tri

leg

fen

tar

alc

in (

clet

tua

face

fcar

emp

ma

con

fi ci

feco

tien

ne .

1115

de' Cherici, e Sacerdoti. scia a farti premiare dal mondo, che già ti avrà abbandonata, dal tuo corpo, che marcirà in un sepolero, dal Demonio, che farà il tuo accusatore, e poi il tuo carnefice nell'inferno. Avrai voluto servire a questi Padroni, e questa sarà la mercede, che in fine ti daranno. Ah mio Dio! Voi siere il mio Re, il mio Dio, il mio Regno; non voglio aver altro Re che il mio Gesù. Se così è, dunque devi effere a lui fedele, e abbandonare, e disprezzar gli altri . Devi obbedire alla fua voce, alle fue leggi, e ripudiar le leggi del mondo, e del fenfo. Devi onorarlo, e gloriarti di portar la fua livrea, e non mai soggiacere ad alcun umano rispetto, cosicchè si conosca in ogni luogo, e tempo effere tu vero Ecclesiattico nel parlare, nel trattare, in ogni tua operazione : e se per lo passaro nulla facesti di valore, e ti sei contentato di una fcarsa mediocrità, ora devi risolvere di sar gran cose per amor suo . Gridarono gli empj Gindei : Crucifigatur , crucifigatur ; ma tu devi gridare: Si crocifigga questo mio corpo, fi crocifigga il mio amor proprio, fi crocifigga il seuso ribelle, imperocchè fecondo il detto di S. Paolo, chi appartiene a Cristo deve crocifiggere la sua carne, con le sue concupiscenze : Qui sunt Christi, carnem suam crucifixerunt cum vitiis, & concupisceniis suis. of the control of the

the plant of the state of the plant of the p

10

ffe-

olo

lza

po-

ano

noche

rol-

affi,

a e

E'

, il

a in

non

do,

ni a

da

ualle di

per

em

che mis affa po

Bibliot. Cher. T.IV.

eff

efr

e i

la

Zic

fto

ma

li

m

fe

le

ter

por

nu

gio

ai

tell

пла

te

ed

S.

la 1

Occi

a p

fla

tol

cag

#### LEZIONE PRIMA.

Sopra l' Abito Ecclesiastice ..

T O spogliamento ingiurioso fatto a Cri-I fto da' perfidi Giudei per malirattarlo si aspramente co' flagelli alla mano, e l'obbrobriofa, e dolorofa corona di spine, da cui fu tormentato il buon Gesu, risvegliano alla mia mente due gravidifordini, che a di nostri serpeggiano fra gli Ecclefiastici, e che seco portano funestissime confeguenze: l'uno è lo spogliarsi che fanno per ogni frivola cagione della lor fottana, o sia veste lunga, l'altro di vergognarsi dirò così di portare la Cherica. Di grazia fissate per poco il vostro pensiero, e concepite a prima giunta la stima, che avete ad avere dell' abito Ecclefiastico, e della Tonsura, quali tutte e due siete obbligato a portare come contraffegni esteriori della voltra Professione, e de' doveri, che siete tenuto a praticare.

La veste lunga, che nel Pontificale chiamasi Abito di Religione, vi dimostra colla sua semplicità essere vostr'obbligo il rinunziare a tutti gli abbigliamenti, alle spese, alle superstata negli abiti; colla qualità del panno, ch'è di lana comune, mostra la povertà, e modessia; col suo colore la mortificazione, e la penitenza; colla sua lunghezza la perseveranza nel bene. La Tonsura, ch'è fatta in forma, e figura di corona, ci rappresenta la corona di spine di nostro Signore, come si è detto più dissuante nel Tomo antecedente al paragrafo primo del capo quarto parlando delle cerimonie della Tonsura. Ci rappresenta

fere

de' Cherici, e Sacerdoti. 195.

espressione della Scrittura, cioè separati, sautificati e consagrati alla divina Maestà; e in fine ci ricorda quella corona di gloria, che nell'altra vita dobbiamo attendere, qualor meniamo una vita conforme alla persezione, e santità del nostro stato.

1-

r-

e

le,

re-

i,

11-

10

2 ,

ia

n-

ete

la

to

la

ia-

la

n-

e,

tà

ra

la

ua

la

di

u-

·2-

lle

Quanta dunque non è mai la obbligazione di ogni Eccletiastico di stimare que-Ro abito fanto, e di non lasciarlo giammai, tanto più che molti, e molti Conci-Ij generali obbligano, e minacciano la Scomunica a qualunque Cherico, che ne fo!se trasgressore, e l'ultimo Ecumenico Concilio di Trento ne ha rinnovate tutte le pene, e le Costituzioni in tale proposito? Oltre di che non vi va del nostro interesse, essendo cosa certa e chiara, che portando noi questo abito faremo più ritenuti in certi incontri, e manterremo maggiore la stima presso il Popolo? Che se si lascia, ecco subito occasione di scandalo ai Laici, il mal' esempio a' nostri Confratelli, il disprezzo delle Leggi Ecclesiastiche, in una parola eccoci subiro posti in una libertà a poter operare eccessi non ordinari.

Ciò nulla ostante voi per avventura avrete che replicare, cioè che alcuni Canoni, ed anche il tanto benemerito Cardinale di S. Chiesa S. Carlo permettono il portare la sottanella, o veste corta, che però non occorre gridar cotanto, se talvolta si viene a prendersi qualche licenza. Ma chi così la discorre, non pensa quanto a torto ragioni, nè punto considera la qualità di questa veste corta, e in qual maniera ella si tollerata; e qual grave danno venga a cagionare alla disciplina Ecclesiastica svolgendo la permissione antidetta ad un costugendo la permissione con completa de la costa de la cost

21

ah

de

fti

CO

m

na

m

it

to

Vi.

fta

10

già

ril

lig

dis

gio

no

di

un

car

No

M

me, che distrugge l'abito Chericale, annulla i contraffegni misteriosi del medesimo e offende ogni forta di onestà, e di decoro. In fatti quando i Canoni, e San Carlo parlano dell'uso della veste corta, non d'altra maniera si esprimono: Uti liceat, permittimus, dando a divedere effere questa una indulgenza, che mostra piuttosto un tacito defiderio, che il Cherico porti l'abito proprio, come lo portano i Religiofi Claustrali, e non già una vera concessione, ed approvazione. Di più aggiungono in itinere, si ita faciendum sit . Non è dunque permesso il portare la veste corta in ogni luogo, nella Città, nel luogo della propria refidenza, o seggiorno, in un breve divertimento per la campagna, ma folo ne' viaggj a cagione della difficoltà delle strade, per le quali devesi camminare. Finalmente permettono, che habitu contractiore utantur. Ora questo abito più cor-10 permesso sarà per avventura un' abito ir differentemente portato da persone di ogni condizione, come sarebbe un Palandrano, una Cafacca di fimile forma, figura e colore a quello de' secolari, aperta per la parte di dietro, colle maniche rinvolte all'insù, con ornamenti fecolareschi, cosicchè non vi sia altro per insegna che siere un Ecclefiattico, che un ombra di collarino, seppur questo si porti nella libertà della Campagna? Questa sarebbe una interpretazione falfa, e di molto ingiuriofa alla santità de' Canoni, e de' Concilj. Que. fli vogliono che eziandio nella veste corra fi confervi, e risplenda il decoro el'oneflà dell' Ordine: In quo decor, & honestas Ordinis eluceat. Chi può dunque chiamar abito Ecclesiastico il corrente, che usasi in ogni stagione, e luogo? Si chiamerà a rade' Cherici, e Sacerdoti. 197

gione abito da foldato, veste secolaresca, abito in tutto mondano, indegno della grandezza, e della fantità dello stato Ecclesia-

flico

11-

1-

a11

) j-

1

e-

111-

11-

on

ta

ma

Ità

12-

m-

014

di

n.

U.

per

Ite

IC-

ere

ıi-

el-

er-

al-

le.

ie-

tas

ar

in

2-

Se volete servirvi dell' indulgenza dalla Chiefa permeffavi, servitevene, io non vel contendo; ma sia il servirvene dentro i termini, che vi furono espressi, sia veste corta, e folo diversa da quella, che d' ordinario portate, nell'essere un pò più corta di un mezzo piede in circa , battendo almeno fino a mezza gamba, formata nella stessa figura, e semplicità, cogli stessi bottoni, e dello stesso colore, e soltanto ne' viaggi. Ma ben mi avveggo, che su questa materia si parla al sordo, perchè l'abuso a' giorni nostri è andato sì avanti, che già si tiene per onta, e vergogna il comparire in abito decente, ed Ecclefiaftico. Ed è possibile, che nel vostro petto non si risvegli qualche poco di zelo, e di afferto per il vostro stato, se in voi questo vi allignasse, e comprendeste che una tal permisfione fu a voi conceduta ad duritiem cordis vestri, come il Libello del repudio presso gli Ebrei, cioè per evitare un male maggiore, e per impedire l'abufo introdorto in que' tempi di non portarne in conto alcuno? Riflettereste, che l'abito vostro merita per lo meno tanta stima, quanta quello di un Religioso. Se vi accadesse di vedere un Regolare per suo particolar como lo cambiar con somma facilità l'abito or in una figura, ora in un altra, ora in un colore, ora in un altro, che mai direfte ? Non sarebbe presso voi stessi biasimevole una tale condotta? E in voi sarà tutto permesso, e tutto lecito?

Mi direte in fine, che l'abito non fa il Monaco. Da un Ecclefiastico io non m'

Biblioteca ad uso attendeva scusa sì vana e frivola . A questo vi risponde il sagro Concilio di Trento: Quia vero, ets habitus non facit monachum, oportet tamen Clericos, vestes proprio congruentes ordini semper deferre. Notate quelle parole oportet , e semper . Lo accordo, mi rispondete, ma il costume de' nostri tempi si oppone, l'uso è contrario: ed io vi replico, è vero quanto dite tra Ecclesiastici licenziosi, mondani, cacciarori , giuocatori , e fimili , ma non già tra Cherici morigerati, e dabbene, Dunque avete voi da prender norma da costoro? Sela prendete, vi afficuro che divenuti ad esti simili nelle vesti, ben presto li assomiglierete ne' costumi . Vergogna ella sarà mai sempre per un Ecclesiastico il cercare di dispensarsi da una cosa, che gli è di tanta gloria, e fabbricare immaginarie ragioni per distruggere della Chiesa le leggi, egli che dovrebbe proteggerle col pericolo della stessa vita.

Deh una volta ricornate al cuore, e se fiete convinto della verità, non vi lasciate trasportare dagli umani rispetti, dal cattivo esempio degli altri, e risolvete costantemente di portar sempre in ogni tempo, e in ogni luogo, anche con qualche vostro. incomodo, la veste lunga, la Tonsura, l' abito vostro Ecclesiastico: di soffrir volontieri tutte le derifioni, che per questa cagione fatte vi fossero, temendo che Iddio. nel giorno del suo furore ritrovandovi d' altro abito vestito non v'abbia a dire colle Vergini stolte: Nescio vos; ma piuttosto riconosciutovi servo buono e fedele v' inviti ad entrar feco lui nel gaudio eterno: Euge serve bone, & fidelis; intra in

gaudium Domini tui.

CC

vi

m

a.

qu

m

fu

SEC C

ta

fu

od

do

m

10

C

Z

0-

ad

11-

rà

re

11-

0 -

ſe:

1-

t-

n-

1

0

11-

a-

io.

ď

1.

to.

1-

ľ-

in

#### ESAME PRIMO.

Sopra la contrarietà, che deve avere al mondo un Ecclesiassico.

A Cciocchè vieppiù resti impresso nel vostro spirito, quanto mai avete non folo a vivere lontano, ma eziandio affatto contrario a questo mondo, in mezzo a cui vivete, vedete un poco quanto fia fommo l'orrore, che Gesti porta a questo mondo maligno. Egli giunge fino a scommunicarlo, a maledirlo, escludendolo dalle sue preghiere: Non pro mundo rogo. Fulmina egli questa scomunica nella vigilia della sua morte, ed allorchè egli è vicino a dar il fuo Sangue, e la fua vita per la falute degli Uomini, e de' fuoi maggiori nemici. Conviene dire, che la fua avversione per il mondo fosse estrema . Esaminiamo pertanto, se in voi, che siete nel numero de' suoi confidenti, e ministri, regni tutto l' odio, e l'avversione, ch'egli ricerca, e il fuo esempio vi deve ispirare verso il mondo.

Lo avete voi confiderato come il maggior nemico del Cristianessimo, il quale non può soffrire, che Gesti regni sopra i suoi fedeli, ma egli stesso ne procura, ne vuole il possesso, ed il dominio?

Su questa idea vi fiete sollevato contro di lui, procurando di annientarne la sti-

ma, e l'amore nel vostro cuore?

Ne avete parlato con sidegno, con orrore, e disprezzo, e avete fatto conoscere,
ch'esso non era ripieno, senon di corruz-

zione, di vanità, e di menzogna?
Avete condannato i fuoi fentimenti, vi

- 4. fie

fiete opposto alle sue massime? Avete usati tutti gli sforzi per abolir le sue leggi, e stravolgere li suoi maledetti costumi?

av

ftr

tur

fib:

mo

fus

vi

no

ma

Bal

la

za

ne'

del

feta

cia

med

ma

Quindi nacque in voi il disprezzo di ciò, ch'egli stira, e la stima di ciò, ch' egli disprezza, suggendo ciò, ch' egli ricerca, e cercando ciò, ch'egli fugge; amando ciò, ch'egli odia, e odiando ciò, ch' egli ama?

Avete avuta grande avversione ai suoi pubblichi ridotti, ai fuoi spettacoli, a tutte le fue pompe, quali sono quelle stesse, che mette fuori il Demonio, a cui avete

rinunziato nel Battefimo?

Avete fuggita la compagnia delle persone mondane, fuga cotanto necessaria, e raccomandata dai Santi agli Ecclesiastici . i quali debbono fuggirle e schivarle come gli appestati, che non si veggono se non per necessità, e alla larga, e da cui si procura shrigarsene più presto che si può?

Questa vostra separazione fu ella si perferra, come ricerca la santità del vostro stato, cioè che il mondo abbia avversione a voi , in quella guifa che voi avete avverfione al mondo, seguendo l' esempio e la dottrina di S. Paolo: Mihi mundus

crucifixus eft, & ego mundo?

Quando per un forte impulso della grazia avete cominciato a servire a Dio con fervore, vi fiete presto rilasciato alla vita di prima per compiacere ai vostri amici, o per timore di esporvi alle dicerie, e

motteggi della gente del mondo?

Provenne altresì da questi motivi, ch' entrato nello stato Ecclesiastico vi siete in breve tempo annojato degli esercizi di pietà, di religione, giungendo fino a strapazzare le cose più sagrosante per aderire al genio del mondo?

de Cherici, e Sacerdoti. 201

Per schivare qualche leggiera consusione avete voi preserito per un acciecamento stravagante in mille occasioni i sentimenti mondani, ai sentimenti del Vangelo, e de' Santi, senza punto ristettere a quelle parole di S. Bernardo: Aut Christus fallitur, aut mundus errat; sed droinam impossibile est falli sapientiam?

a-

1,

1,

2-

t-

2,

te

0=

e

ne

II

) .

0

e

T.

e

15

n a

In fine piagnete voi sovente con li Santi al vedervi costretto a dimorare ancora nel mondo, e avete desiderato di uscirne, per fuggire il pericolo, che vi è di sovvertirvi? Imperocchè egli è quasi impossibile, che i cuori ancor più puri, e più religiosi non s'imbrattino della polvere mondana.

Mio Dio, quando confidero la terribile maledizione, che voi pronunziate contro Babilonia, che minacciate di atterrarla nel giorno del vostro furore, e che tutti li Padri m' insegnano, che questa Babilonia è la figura del mondo, comprendo abbastanza quanto io debba detestarlo, odiarlo, e suggirlo. Deh fate, o mio Dio, ch' entri ne' vostri sentimenti, e che m' apprositti dell' avviso, che mi date per il vostro Prota: Fuggite dal mezzo di Babilonia, e ciascheduno salvi l'anima sua: Fugite de medio Babylonis, & salvet unusquisque animam suam.

ME.

qui

no

tie

pi

A

pe

pe

ta

Ve

cel

leg

COL

VO

ma

01

VU

ert

m

m

W

## MEDITAZIONE SECONDA

PER IL DOPO PRANSO.

Sopra la condanna di Gesù alla Croce.

I.

Onfidera, Anima mia, e immaginati di vedere Pilato sedente pro Tribuna. li con una corona di Scribi, e Farisei, e altri Capi del Popolo d'intorno a lui, e Gesti in mezzo alla fala con le mani legate, ritto in piè, che sente leggersi la condanna di morte, come fosse un capo di banditi, e un malfattore. Rifletti su questo punto, come la cagione prossima della morte, e della condanna di Cristo su un risperto umano; ed un rimor panico, ch'ebbe Pilato del Popolo, e di Cefare. Pilato. aveva conosciuto Cristo per innocente, nè sapeva trovar in lui colpa degna di morte. Il filenzio stesso di Cristo, la di lui pazienza, e modestia, il di lui amabilissimo volto, il fuo tratto non aveyano quell' aria di ribaldo, e di seduttore, che i suoi accusatori gli opponevano. Eglistesso Pilato sapeva, che per pura invidia lo avevano confegnato nelle sue mani; eppure perchè il popolo era impegnato a voler la morte di Cristo, in vece di dirgli un franco nò, comincia a cercar mezzi termini per falvar Cristo, e per contentar il popolo.

Fermati qui un poco Anima mia, e vedi: il duro e pericolofo fcoglio, che ti afpetta dopo questi esercizi. In questi giorni non hai conosciuto il bene della coscienza tran-

quil-

de' Cherici, e Sacerdoti. quilla, il volto della virtà non ti parve brillante e soave? Quanto facile e leggero non ti sembrò il giogo della legge di Cristo, la mortificazione delle tue passioni, cosicche non credendo appena a te stesso, ti pareva di effere cambiato in altro Uomo? Da gloriam Deo, non è ella così? Ora sap-. pi, che il Demonio ti anderà proponendo tutti i mezzi termini possibili per unir afsieme Cristo, e il mondo, e per tenere con la via della virtù, quella del vizio. Alla conversazione si può andare non già per offender Dio, come per il passato, ma per divertimento. Si può trattar fenza tanta rustichezza, con persone di sesso diverso, ma in presenza altrui, non più da: solo a sola. Non occorre poi avere tanti scrupoli per la recita dell' Uffizio, per la celebrazione della Messa, Iddio vede il cuore. A che tanto ritiro dai fpettacoli, dai ridotti, dalle piazze? questo è un intifichire, fi ferva a Dio, sì, ma con allegrezza: Semel in anno licet infanire; e con questi bei mezzi termini, con questi stravolti principj intiepidito il primo fervore, per una volta poi non v'è si gran male, eccoci in brieve alla vita di prima.

na:

, e

, e

ga-

--110

di

116--

lla

un:

ato,

nè

rie.

pa-.

mo

uoi

ato

HO:

chè

rte

iò,

rar

edi

tta

IOI

an-

Offervate Pilato, fi va raggirando ora ful mezzo termine di mandarlo ad Erode, ora di batterlo co'ffagelli, ora di paragonarlo a un furbo, ad un micidiale, e infine dà nell'ultimo precipizio, e condanna Gesì alla morte. Ah Anima mia, che ora vuoi effere tutta del tuo Signore, sta all'erta, e guardati bene di non prefiggerti paffati questi fanti giorni di consentire all'mondo in qualche cosa, anche picciola, ma peccaminosa, o pericolosa: arriverati ben presto, dove non pensi arrivare. Servaoi effere amica di Gesì, non puoi efferes

1,6

Biblioteca ad ufo amica del mondo, o feguir il Vangelo, o feguire il mondo, qui non vi è mezzo termine, non vi è strada di mezzo.

A:

C

tu 06

de A

me

ne

1p

Q!

tu

in

60

ete

Pa

TO

Ve

COS

tre

ca

0

ftr

di

re

Cr

di

#### II.

Onfidera, Anima mia, con qual cuore Gesù ascoltò la sua condanna alla. morte ignominiosa di Croce, e come rutto sì offerì all'eterno Padre in adempimento della sua eterna suprema volontà, con qual rassegnazione l'accettò, sapendo che questa doveva effera la Redenzione di tutto il genere umano. Si presenta pertanto a Cristo una pefantissima Croce, acciò la porti sopra le sue spalle, egli con tutto l'affetto l'abbraccia, di buon grado vi si sommette, e quantunque abbia le spalle scarnificate da' flagelli, il di lui corpo fia languido e semivivo per i tormenti sofferti, pure all'amor suo riesce quel pesante legno. leggiero e soave. Applica un poco i tuoi sensi a vedere questa vergognosa uscita di Gesti dal Pretorio. Vanno innanzi i banditori, che a suon di tromba pubblicano. la fatale fentenza, feguono i capi del popolo tutti allegri, e festanti, lo accompagnano i sgherri, i soldati verso il luogo del supplizio, una multitudine di popolo che lo circonda, e ne fa festa, e riso, e Gesti in mezzo a tutti legato con una corda al collo, tirata da uno sbirro, con due altri ladri in compagnia, con la fua Croce fulle spalle se ne va innocente alla morte. Stampa quà e là pedate sanguinose per la firada, cade a quando a quando forto il grave peso, e gli urti, le spinte, le percoffe come fosse il più vile animale, lo fanno rialzare.

Che penfi, che risolvi Anima mia a que-

de' Cherici, e Sacerdoti. 2058 sta lagrimevole vista? Se Gesti porta la sima Croce, sappi ch'è ben di dovere, che ancor tu porti la tua Croce. E qual'è mai? La offervanza de' Divini precetti, de' doveri del proprio stato, e de'tuoi proponimenti. Ascolta la voce di Cristo, che chiaramente ti dice: Tolle tolle crucem tuam, & sequereme. Ella ti rincrescerà col tempo, e i tuot nemici ti persuaderanno a gettarla giù dalle spalle: ma ricordati di rimirare Gestì, il quale costante la sostiene sino alla morte.

0

ore

ell=.

011

he

ut-

to

la

to

G

fia

110

oi

1)+

110

10

10

0-

lo

al

1-

e.

12

1-

Ow

In fatti giunto Gesù al monte Calvario. tutto debole, e rifinito di forze si per la immensa fatica, come per lo spargimentocontinuo del Sangue, depone la croce in terra, vi s'inginocchia sopra come vittima full' Altare, e si offerisce al suo Padre eterno per la falute del mondo. Eccomi-Padre mio a compiere la vostra infallibilevolontà, questo mio corpo, che voi mi avete dato, a voi l'offerisco in redenzione de' peccati di tutto il genere umano; così avete voi voluto, così fia fatto. Mentre parla con un'urto improvviso viene gertato da un Manigoldo a traverso la Croce, quivi di nuovo è spogliato con acerboe fiero dolore, e già l'empia mano s'alza stringendo un pesante martello, e con un chiodo fpuntato gli trapaffa a forza di replicati colpi la destra mano, poi con una fune gli stirano l'altra, perchè giunga al foro dilegnato, e con essa i piedi ancora. restano nella parte più nervosa, e sensitiva conficcati. S'inalza da terra la Croce, edi tutta botta la lasciano piombare nella fosia preparata.

Pondera qui anima mia l'ecceffivo dolore, che fi sparse per tutte le membra dell Crocifisso Gesù, allorchè pendente da tre chiodi con tutto il corpo all'aria dovette sosse-

Biblioteca ad ufo nere lo scuotimento della Croce, finche fu: fermata in terra. A questo pur troppo veno, ma dolorofo paffo dimmi anima mia, se tu avessi avuto bisogno per la tua salute di uno, che andasse a morir per te, dove fra mortali l'avresti potuto trovare? Solo il tuo amantissimo Salvatore si è trovato pronto non folo a morire, ma a morire in mezzo a si crudeli tormenti, e l'ha fatto per tuo amore. Deh almeno per gratitudine, senon ti dà l'animo di morire per lui, almeno vivi come morto per l'avvenire, non avendo più altra volontà in ognicola, che la volontà di Dio. Osservasti Gesù fino dall' Orto, allorchè segli presentò quell'amaro calice di tante pene, a ripetere: Non mea, sed tua voluntas fiat: fotroponendofi alla volontà dell'eterno Padre, ne alt o mai riconoscendo ne' suoi tormenti, e nella iniqua sentenza, che la suprema divina volonta, che così aveva difposto, e determinaro. Oh il bel vivere, e morire di un'anima eziandio in mezzo alle Croci colla fola volontà del Crocinsso! Quelto t'insegnerà che devi operare, e che devi patire, cioè a fare, e patire con una

#### do the is you I I I have very an and a

piena, e totale rassegnazione al suo volere..

Onfidera, Anima mia, Gesti agonizante sulla C oce, e mettiti un poco a. piedi di quella con la Maddalena, S. Giovanni, e Maria la Regina de' dolori, e al. wedere quel lagrimevole spettacolo, considera quanto, gran male ha un peccato, quanto grande il suo amore verso di te, e quanto poco hai tu fatto per amore di lui.

Po

E

ter

ti,

tut

fi ,

tra

to

Vio

Pa

COS

cul

A

0,0

ho

pe

al

cro fed 10

ne

te.

cer

Ve

Ica

mi

day

10

de' Cherici, e Sacerdoti. Poteva egli fare di più per la rua salute? E tu potevi far peggio contro di lui? Interroga Cristo come stà, e udirai risponderti, che non può più reggersi sopra i piedi. per il dolore delle ferite: non può più dar tutto il peso alle mani, perchè le piaghe fi allargano: non può appoggiare un momento il capo, perche le spine vieppiù lo trafiggono; che in mezzo a sì crudeli spafimi il suo divin Padre lo ha abbandonato, i Giudei lo bestemmiano, i Soldati lo, infultano, la vista della sua cara Madre lo accora, che più non ne può, e ch'è. vicino a spirar nelle mani del suo celeste Padre l'anima moribonda. Ah caro Gesù! Chi mai a sì deplorabile stato vi ridusse, chi così vi ha percosso: Quis est, qui te percussit? Vi risponde il divin Genitore: Propter scelus populi mei percussi eum. Per i tuoi peccati egli è in questa guisa percosso. Ah maledetti peccati, quando fia, che io più non li commetta, che li pianga, li odj e detesti con tutto il mio cuore. Come mai ho potuto io fomministrare con le mie colpe, e flagelli, e spine, e chiodi, e Croce al furore de' Manigoldi per tormentare, e crocifiggere il mio Gesù? Eppure egli è di fede che giunfi a sì orrendo eccesso.

fu.

re-

a,

11-

0-

a

ire

i-

er

nini

e-

a

a-

)F-

1i(-

e

le

na

e.

2

e

Conoico mio Dio le mie gravissime passate fellonie, ma se v'è tempo ancor per me di ottenere misericordia, come lo spero dalla vostra infinita bontà, questa vi chieggo umilmente, e da voi la imploro, mercecche sono certamente risoluto di non più offendervi. Venga pure il mondo con le sue lusinghe, mi assalica la carne co's suoi iucentivi, si scateni contro di me l'Inferno tutto per farmi ricadere nelle colpe di prima, che io dando un'occhiata all'Amor mio Crocissie, to divò con S. Bernardo: Il mio Signore:

pens-

pende confitto da un duro tronco di Croce, ed io vorrò dilettarmi in questa opera malvagia? Dominus meus pendet in patibulo : & ego voluptati operam dabo?

#### SOSOSOSOSOSOS

## LEZIONE SECONDA.

Sopra i ricordi dati da Cristo sulla Groce.

Ella è cosa molto conveniente, che un figliuolo saggio, ed obbediente al vedere il suo Genitore già vicino alle ultime agonie, ascolti con attenzione, e sommessione gli ultimi avvertimenti, e l'ultima volontà del suo buon Padre. Ma quanto più non è conveniente che un'anima Cristiana, un Ecclesiastico ascolti i sentimenti di Gestì, il quale sotto la figura di un ortimo Padre moribondo da gli ultimi ricordi a' suoi figliuoli? Ascoltiamoli dunque con la maggior attenzione, e prontezza di animo per ben esegnirii.

Comincia egli dalla preghiera indirizzata al fuo eterno Padre a favore de' fuoi Crocififori, e di quelli tutti, che in qualunque maniera avevano cofpirato alla fua morte, adducendo per muovere il di lui cuore al perdono, il motivo della loro ignoranza: Pater dimitte illis, non enim foiunt quid faciunt. Si può vedere carirà maggiore di questa, cominciar fin d'allora a dimottrarsi Avvocato de' peccatori! Si può ammirare cuore più amante di quello di Gesù, feufare l'orrendo deicidio fotro il pretesto della ignoranza, compatendoli egli ftesso,

li p cole tagg una fiden feric quai ro d

ftef

glie pero que il la la ( pero nem

Non gnaff cont ner l piut cont In ce,

pena

falut Para viva aspet te, chi due occhi i me

Falti bili c za, i l'unc v'imi de'Cherici e Sacerdoti. 209

ce,

2:

3

117

ne

na

to

ti

1-

a-

a-

la

0

773

ra

10

stesso, e supplicando il Padre a compatirli perchè non fanno ciò che fi fanno? Due cose procuriamo di rilevare a nostro vantaggio dalle suddette parole di Cristo: P una di concepire una ferma, ed alta confidenza di ottenere dalla di lui infinita mifericordia la remissione di nostre colpe. quantunque molte, e gravi, qualor con vero dolore, e fincero e costante proposito gliene domanderemo perdono: l'altra di perdonar prontamente, e di cuore a chinnque ci avesse osfeso, e procurar di scusare il loro trascorso, riflettendo che Gesti dalla Croce ci vada dicendo: Mio figliuolo perdona sì perdona per mio amore a' tuoi nemici: Fili dimitte illis, dimitte illis. Non credo mai, che se per avventura allignasse qualche amarezza nel vostro cuore contro il vostro fratello, vogliate mantenerla in faccia ad un tanto esempio, ma piuttosto depositar ogni livore, e odio, e contragenio a piedi del vostro Redentore.

In secondo luogo parla Gesti dalla Croce, e rivolto al buon ladro, che seco lui penava nella vicina croce, gli promette la salute, il Paradiso : Hodie mecum eris in Paradifo. Concepiamo pure ancor noi una viva fperanza di falvarfi, ma di grazia non aspettiamo a convertirsi in punto di morte, perchè tali esempj son rari, e se a fianchi di Cristo uno de' ladroni fi salva, l'altro si perde. Quanta diversità tra questi due malfattori: hanno ambedue fotto gli occhi gli stessi esempi, gli stessi miracoli, i medesimi motivi , eppure uno è salvo, l'altro si danna. Oh giudizi imperscrutabili di Dio! Se il primo v'ispira confidenza, il secondo v'infonda timore, nè mai l'uno dall'altro separate; e se il secondo v'imprime terrore, v'animi il primo alla

speranza. Sinchè viviamo in questo mondo è incerto l'esito di nostra eterna salute, perciò conviene operar con timore, e assaticarsi quanto mai si può a render certa la nostra elezione per mezzo di opere buone, e costanti.

In terzo luogo veggendo Gesù dalla Croce la sua afflittissima Madre, che stando immersa in un mar de' dolori vedeva l'unico luo figliuolo ridotto all'ultime penose agonie, e feco lei il diletto discepolo Giovanni, rivolto alla Madre le confegna Giovanni per figliuolo, e quindi a Giovanni confegna Maria per Madre: Mulier, ecce Filius tuus: Fili, ecce Mater tua. Quanto mai non dobbiamo render grazie a Gesù di sì particolar benefizio, imperocchè nella persona di Giovanni rappresentandosi il genere umano, questo venne a ricevere da quel punto Maria per Madre! Ella è dunque nostra Madre, e noi fiamo suoi figliuoli confegnati da Gesti alla cura amorofa. E che non dovremo sperare? E che mai dovremo temere forto la protezione, e afsistenza di si possente, e amante Genitrice? Dille dunque con ogni riverenza ed affetto: Ecce filius tuus: monstra te esse Matrem: ma se vuoi ch'ella si dimostri verso di te wera, e buona Madre, conviene che tu verso di lei ti mostri vero, e buon figliuolo. E' vero, ch'ella fa un molto cattivo cambio nel ricevere per un figliuolo fantisimo, e obbedientissimo, qual su Gesù, un figliuolo sì discolo, s'ingrato, quale fon'io: pure o Maria monstra te esse Matrem, che io mi sforzerò di effere un obbediente figliuolo.

In quarto luogo egli fi lagna fulla Croce del severo abbandono fattogli dal suo divin Padre in mezzo ai suoi più crudido-

loii,

Iori

non

che

liqui

tà,

fciò

band

ni,

nè s

fuo

na

Perc

ni,

rigo

dre

ne a

al n

mo

dobi

ne c

Iddi

fono

vina

fue i

tà.

rifce

Dio

infa

mo

dent

most

falut

la no

Ogni

noft

ra a

SIL C

pren

In

de' Cherici, e Sacerdoti. 211

do

,

la

-0-

do

ni-

10-

io-

nni

CCE

nto

esù

el-

il

da

111-

110.

a . nai

al-

m:

te

7.01%

anı-

sii ,

lale Ma-

ob-

Cro

fuo

ido.

Iori, coficche fra tanti acutissimi spasimi non riceve neppur una stilla di conforto. che in menoma parte gli mitighi la cruda pena: Deus meus, Deus meus, ut quid dere= liquisti me? Egli è pure il Dio della pietà, e della consolazione, che mai non lasciò derelitto, chi a lui ricorse, non abbandonò mai nè Daniele nel lago de' Lioni, nè Giuseppe in mezzo a' suoi nemici, nè Sulanna tra i suoi calunniatori, e il fuo unigenito eterno Figliuolo lo abbandona in mezzo a tanti dolori? E perchè? Perchè aveva assunti i peccati degli Uomi. ni, e dovendo per questi soddisfare a tutto, rigor di giustizia, volle l'ererno divin Padre che anche a questo totale abbandono ne andasse soggetto. Oh quanto mai costò al nostro Redentore la redenzione dell'Uomo! Intendiamo ancora con qual coraggio dobbiamo ancor noi sostenere la privazione di ogni fenfibile confolazione , qualor Iddio ci ponga in questo stato, imperocchè sono queste tutte pruove ordinate dalla di. vina Provvidenza a purgar l'anima dalle fue imperfezioni, e raffinare la fua carità.

In quinto luogo egli dalla Croce proferifee quella misteriosa parola, Suio. Oh Dio! Che sete è mai cotesta? Fu ella un'insaziabile desiderio di obbedire sin all'estremo all'eterno suo Padre; su una brama ardente di patir ancora più per amore dell'Uo, mo, su questa sete un veemente desiderio della falute di tutti gli Uomini. Ma qual'è mai la nostra estrema delicatezza, che ssugge ogni sorta di patimento? Qual'è mai la nostra trascuraggine nel non avere premura alcuna per la nostra eterna salute? Gesuì cotanto la brama, e noi sì poco se ne prendiamo pensiero? Voi che siste Eccle-

11a-

212 Riblioteca ad ufo

fiatico, consolate e ristorate la setedi Crifto col procurare a tutto potere la salute propria, e quella dell'anime de' vostti fratelli. Che consolazione sche ristoro alle labbra riarse di Gesn, qualor vi vegga impiegato in un sì santo esercizio?

In sesto luogo dopo aver sofferto Gesu un nuovo tormento nell'effere costretto a gustare una bevanda di amarissimo fiele portagli da que' ribaldi non già per estinguere la di lui sete, ma per accrescerla, e vieppiù accenderla, disse : Consummaturn est. Ed oh, che in quel punto se gli rappresentarono alla mente tutti i di lui patimenti sostenuti dalla sua nascita per tutto il corfo della vita fino alla fua dolorofa paffione, e morte, e ad una tal vista si consolo per avere perfettamente adempinto il volere del suo divin Padre, e di aver compiuta in ogni sua parte l'opera della Redenzione del genere umano. Questa dovrà esfere parimenti la nostra consolazione lalpunto della morre, il poter dire con rutta fincerità un fimile Confummatum est : cioè di aver adempiuto il divino volere fopra di noi nel corso di nostra vita. Potremo noi dirlo? Se nò per i giusti rimproveri di nostra coscienza, la nostra morte sarà ella infelice, e ripiena di agitazioni, e di timori.

In fettimo luogo veggendosi il Figliuolo di Dio già ridotto a spirare l'ultimo fiato alza gli occhi, e la mente al suo divin Padre, e si gli dice: Pater in manus tuas commendo spirstum meum. Padre, cui ho sempre obbedito, servito, ed amato, ricevere quest'anima, la quale uscita un tempo dal vostro seno, a voi ora se ne ritorna così gli disse, e piegata la testa in atto di ricever da Dio la morte, in seguo di sua

p.0-

prof

mor

al f

pio,

un q

fion

gni

a ta

fter

cruc

Uoi

vi t

cifif

ne 1

State

vam

fold

te c

Ton

Itati

Legg

mer

Gest

è ap

zion riti

che

Gest

in t

divo:

mol

dete

med

al I

de' Chrici, e Sacerdoti.

profonda obbedienza, e di dar un addio al mondo, emifit spiritum. Morto è Gesu, e al suo morire si squarciò il velo del tempio, tremò la terra, e si spezzarono i sassi, e la natura tutta diede per l'Universo un qualche segno di dolore, e di compassione. Ed il tuo cuore più duro de' macigni ancor resisterà? Non vorrai arrenderti a tanto amore per te dimostrato? Non resterà una volta scolpita nel tuo cuore la cruda morte per tua salute sossera da un

Uomo Dio?

ute

ra-

ille

m-

o a

-10

, е

eft.

eu-

enti

or-

lio-

olà

ole-

oiu-

en-

ef-

lal

itta

cioè

pra

emo

ti-

olo

ato

Pa-

tuas

ho

eve-

npo

13

o di

fua

Una sola riflessione ben fatta spero che vi terrà scolpito sempre nel cuore il Crocifisso. Ditemi, se Gesti non avesse patito, nè fosse morto per noi , che sarebbe mai stato di noi miserabili? Dal Paradiso eravamo per sempre esclusi a cagione del peccato originale, e chi aveffe commesso un folo peccato grave, farebbe infallibilmente dannato fenza verun rimedio: mercecchè non vi sarebbe stata la Confessione, nè la Contrizione, ne il martirio sarebbero bastati a salvarci: perchè se bastavano nella Legge antica, era solamente in virtù dei meriti preveduti della passione, e morte di Gesti Cristo: e se bastano presentemente, è appunto perchè col mezzo della Contrizione, o del Martirio ci si applicano i meriti della Passione, ch'è già seguita: dal che potete raccorre l'obbligo immenfo, che abbiamo di ricordarci continuamente di Gesù Crocifisso: quindi è, che trovarete in tutti i Santi una tenera e particolari divozione alla Passione del Redentore, e molti hanno in coffume di meditarla ogni giorno al tempo della fanta Messa. Prendetela dunque voi per materia della vostta meditazione almeno una volta la fettimana, al Venerdi; e fra il giorno nelle tentazio

Biblioteca ad ufo ni, o in altri incontri pericolofi, che vi molestino, alzate la meme, il cuore a Gesù Crocififfo, e direglio Paffio Christi conforta pio, tremà la terra, et fibezzarono i des

## fire la natura tuma diede ner Politicarile SONOSONOSONOS

### ESAME SECONDO. sleak on volta colonia net tuo cobre la

Sopra la Lezione spirituale.

TNo de' mezzi suggeriti da'maestridella vita spirituale per conservar l'Anima nel fervore del divino servizio, si è certamente la Lezione di qualche buon edificante libro, per cui si viene a godere della conversazione de' Santi, a profittare dei lor travagli, a imbeverfi delle loro mafsime, e a partecipare di que'lumi, e buoni sentimenti, che lo Spirito santo ha sparso ne' lori cuori nel tempo della lor vita: e giacche particolarmente la nostra istruzione è diretta agli Ecclesiastici, sarebbe molto opportuno per non dir necessario ad essi il fiffare gli occhi fovente sopra la S. Scrittura, essendo questo libro quel tesoro sì prezioso, dalla di cui frequente Lezione puossi di leggieri apprendere la scienza de' Santi, e la dottrina della falute. Esaminiamo con qual fedeltà fi faccia da noi la nostra Lezion spirituale, e se ne profittiamo come conviene.

Confagrate voi ogni giorno una qualche porzione di tempo a questo santo esercizio Prima di cominciarla, domandate a Dic

la grazia di ben farla?

La vostra intenzione è ella abbastanza purificata, nulla più avendo di mira, che la estirpazione de' vostri vizi, lo stabili-

mer

fezi

fenz man

que

con na

P ria

10 8

1 Q

za c

forr

za f

que.

lefte

dà p

avet

perc

che :

nella

fting

mer

vof

za f

per

gior

lo c

pert

ipett

lanti

I

L

V

de' Cherici, e Sacerdoti. mento nelle virtà, e il progresso nella perfezione?

Vi ci applicate voi forfe per vanità, cercando di apprendervi a parlar della virtà, fenza volerla praticare? Per curiofità, fermandovi piurrofto a confiderare la eleganza dello itile, la purezza della lingua, di quello che la fostanza delle verità Cristiane? Per maniera di paffatempo leggendo con indifferenza, senza prendervi molta pena per profittarne? and to she offer it was

Procurafte voi di ritenerne nella memoria qualche buon fenrimento, per ruminarlo a quando a quando fra la giornara?

Questa Lezione fu da voi ella fatta senza ordine, ed a capriccio, fcorrendo ora fovra un libro, ed ora fovra un altro, fenza fermarsi in alcuno, e senza prendere il configlio del vostro direttore, per scegliere quello, che vi farebbe più utile,?

L'avete confiderata come una manna celeste, e un santo alimento, che Iddio vi dà per nodrire l'anima vostra? Oppure l' avete fatta con dispiacere, e noja, forse perchè vi dilettate di leggere libri profani, che ad altro non servono, senon ad ingerire nella vostra mente mille vane idee, ad estinguer nel vostro cuore qualunque sentiione mento di divozione, e ad infettare l'anima vostra, anzichè edificarla?

L'avete voi fatta con attenzione, e sennoi za fretta, fermandovi di tratto in tratto rout per gustare le verità, che vi sanno maggior impressione nel vostro spirito?

Circa la Sacra Scrirrura, ne leggere voi izio ogni giorno qualche cosa, come i Santi ve Dio lo configliano, e lo fate voi a capo scoperto, a ginocchia piegate in fegno del rifanza spetto, e divozione, ch' è dovuta a questi che santi Libri?

Vil esti

rta

),

ella

ima

rta-

anella

:dei

mal-

uoni

arlo

: e

ione

olto

S.

foro

ami-

alche

en-

Avere avuto ricorfo ad essa nelle vostre desolazioni, languidezze, e travagli, prendendo lena, e cuore da quella divina parolai? allah rairan adma.

Sopra tutto avete avuta gran riverenza per il nuovo Testamento, in cui stanno registrate le verirà, e dottrine insegnateci da Gesil-Crifto?

Finalmente per non aver portate queste disposizioni, e considerato, che Iddio era quegli stesso che ci parlava ne' santi libri, ci venne a noja, divenendo simili a S. Agostino, il quale prima della sua converfione non poteva rifolversi a leggerla, perchè gli pareva troppo semplice, e che non avesse i vezzi, e la eleganza degli Auto

ri profani?

MioDio, quanto mai la conversione di S. Ag. la mutazione di vita di que'due Cortigiani, di cui parla lo stesso Santo, la risoluzione di S. Ignazio, e di cento, e mille altri di darsi intieramente a voi, che in essi furono il felice effetto della L'ezion spirituale, mostrano ad evidenza la utilità di questo santo esercizio, e fanno ben conoscere le grazie, che vi avete a quella unite! Deh fate, se vi piace, o mio Dio, che m' approfitti di questa cognizione, come pure di questi grandi esempi, affinche pien di amore, e di stima per la Lezione spirituale, e massime della S. Scrittura, mi vi applichi regolarmente ogni giorno fecondo il configlio che danno i Santi, e secondo la pratica de' buoni Ecclesiastici, e di tutti quelli che vogliono veracemente servirvi : Attende Lectioni.

ma

te

e.

ta

ap

u

S.

0

tu

tre

pa-

re-

fte

era bri, S.

er-

1011

ito

Ag.

alli,

one

Ilri

fu-

tua-

que-

cere

Deli

ap-

e di

mo-

ale,

ppli-

do il

o la

tutti

VI:

R.

## GIORNO OTTAVO.

# MEDITAZIONE PRIMA PER LA MATTINA.

Sopra la Risurrezione di Gesù-Cristo.

I.

Onfidera, Anima mia, che Gestì non era disceso nel sepolero per dimorarvi, ma se volle essere soggetto alla legge della morte, questo fu per trionfare di quella, e sommetterla al suo imperio. In fatti nel terzo giorno dopo la fua paffione fenz' altro foccorfo, che la virtù divina, cui egli aveva esercitata sopra tanti soggetti, e farta risplendere in tante occasioni, giunta l'ora destinata allo spuntar del giorno apre il Sepolero, ravviva il suo corpo, e lo toglie dal seno della terra: si sa vedere in mezzo a Soldati, che lo custodivano, e gl'ingombra di tale spavento, che nessuno di essi ardisce fare il menomo ostacolo, usare il menomo sforzo per arrestarlo. Quanto si consola il mio spirito nel vedervi caro Gesti da morte a vita riforto, imperocchè posso ben'io ripetere con l' Apostolo S. Paolo: O morte, dov'è la tua vittoria? O morte dov' è il tuo simolo? Egli stesso fu la tua morte: mercecchè dopo aver esteso il tuo dominio, e avventati i tuoi colpi persino contro di lui, bisogna ora che tu ceda tuo malgrado al di lui supremo potere.

Ribliot. Cherici T.IV.

K

El-

218 Biblioteca ad ufo

Ella è cosa certa, che la Risurrezione di Gesù-Crifto dev' effere per me un'esemplare un modello della mia spiritual Risurrezione. Da me stesso però non posso operarla riguardo alla mia debolezza, e mileria, ma posso bensì con quella grazia, che in vece di allontanarsi per li miei passati demeriti, viene per lo contiario a sollecitarmi, abattere al cuore, e si fa sentire in questi giorni con più forza, che mai; tocca dunque a me operare con esso lei, e a tutto potere cooperarvi per condurre a fine l'opera di mia Risurrezione spirituale, e della mia fantificazione. La Rifurrezione di Gesù Cristo fu per lui una vittoria, tale deve effere ancor la mia. Siccome il Corpo del Salvatore era legato nel Sepolero, così io pure tengo i miei legami, che debbono effere spezzati; sono questi le mie inclinazioni naturali, e le mie passioni: siccome quel benedetto Corpo era ricoperto da una grossa pietra, io pure ho una pietra molto pesante, che dev'essere alzata; questa è la inclinazione del mio cuore, la mia tiepidezza, in cui fovente marcisco, e mi è divenuta abituale. Intorno a quel Corpo eravi una guardia nemica, che di continuo vegliava per impedire che non fosse rapito: oltre i nemici invisibili di mia salute, e di mia perfezione, che vegliano e giorno e notte a miei danni, debbo ancor temere di certi esempi di certi motteggi, e discorsi, di certe amicizie, e costumi, di certe occasioni frequenti, e d'impegno, da cui tanto mi riesce difficile il difendermi, che per lo più mi fono dato per vinto.

Non ostante però tutte le difficoltà, ed ostacoli il Figliuolo di Dio non tardò molto a mantenere la parola data agli

Ap-

1

n

11

9

V

V

nı

G

tu

a

013

di

vi

na

le

alt

ne

G

de' Cherici, e Sacerdoti. Apostoli di risorgere , e di farsi vedere di nuovo ad effi. Senz' andar troppo lungi. ne' giorni di questo ritiro, cui sono per dar fine, quante promesse non feci a Dio. quante volte nogli protestai un reale e vero cambiamento di vita, e di coltumi: ora è il tempo, Anima mia, di mostrargli la tua fedeltà, ora conviene riandare i nostri propositi, e cominciar da questo punto a mantener la parola già data. Ah Signore! lo sono risoluto di così operare, ma temo che il mio coraggio mi abbandonerà, quando si tratterà di eseguirli, e di metterli alla pratica. Non mi mancate voi a sostenermi con la vostra grazia, e spero che vi sarò fedele.

n-

.

e-

e-

ol-

re

i;

i,

re

T-

it-

ic4

to

no le

po

ure

el-

[0-

le,

m-

ici

zio-

mp! mi-

Ell"

mi

ed

rdò

agli

#### II.

Onfidera, Anima mia, che Gesti-Cristo riforgendo ripigliò una vita del tutto nuova, e in tutto diversa da quella, che aveva menata sopra la terra. Offerva quel Gesù, il quale prima andava foggerro a tutte le miserie di una vita oscura e povera, a tutte le ignominie, e a' tutti i dolori, ora il suo Corpo è vestito di una luce, è di una gloria, che fupera lo splendore più vivo del Sole, di una forza, che lo rende esente da tutte le debolezze di nostra natura, e lo rende invulnerabile a tutti i suoi persecutori. La sua chiarezza abbaglia le pupille degli occhi, la sua agilità lo trasporta in un momento da un luogo all' altro, la fua fortigliezza lo rende come un corpo spirituale, nè v'è cos' alcuna che lo arresti, passa attraverso le mura, e penetra dapperturto. Oh forte beata del mio Gesu! Spero ancor io di efferne un giorno K/2 SEE a Para parte di sì belle doti nel giorno della universal Rifurrezione della Carne.

111

no

0

qu

al

m

pi

1

1:

q

91

Va

vi

0

CI

a

qu

QL

pr

ch

fa

E

Pr

m; ti

E

m

e

Se voglio che il mio riforgimento fpirituale sia vero, e persetto come dev'essere. bisogna che mi trasformi alla stessa maniera, e produca in me gli stessi cambiamenti. Conviene dunque regolare i miei desideri, purificar i miei fentimenti, le mie intenzio. ni, abbaffare la mia altezza, e superbia. ravvivare la mia pigrizia, difingannarmi di certi principi falsi, e di certi errori, da cui prevenire mi lascio, disimpegnarmi da mille piccioli attacchi, liberarmi dall' amor proprio, che cotanto mi fignoreggia, in una parola mi formi un cuore affatto nuovo Riordinato Il' interno sarà allora facile regolare ancor l'esterno, e conservar un sembiante più composto, e dar a divedere maniere tutte Cristiane e Religiose: con qual facilità non soddisfarò esattamente a rutti li miei doveri, dando in ogni luogo e tempo edificazione al proffimo con virtuosi esempj? Tanto io risolvo di fare per l'avvenire, ma chi mi afficura, se così farà? Ah che coteste risoluzioni costano poco fopra uno sgabello, in una meditazione, allorche la grazia di Dio ci tocca il cuore: ma nella pratica quante difficoltà, ripugnanze, e miserie non s'incontrano? Imprimetele, mio Dio, nel mio cuore, ed io le rinnoverò sovente ne' giorni della mia vita, affinchè contribuiscano a rinnovare me stesso.

#### III.

Confidera, Anima mia, che la Rifurrezione di Gesti Cristo sarebbe stata molto meno persetta, se non avesse ripi gliato con una vita gloriosa, e nuova, una de' Cherici, e Sacerdoti. 221
una vita ancora immortale. Cristo reformo
non va più foggetto alla morte: egli è
Oracolo dell' Apostolo. Gli altri morti,
che uscirono dai lor sepoleri, risorsero per
qualche tempo, e poi restarono soggetti
alla morte: ma questo Primorparita

la

į.

e,

e-

tio

1)

10.

a,

mi

da

da

or

na

00

ile

1111

ere

con

e a

ogo

vir-

per

OSI

ano ita-

cca

Ità ,

10?

ella

1110-

furcara

ripi

va,

na

qualche tempo, e poi restarono soggetti alla morte; ma questo Primogenito fra i morti lasciato una volta il sepolero non più vi rientra, nè mai vi rientrerà.

Questa beata immortalità mi rappresenta una delle virtù più necessarie, ma nello stesso tempo più difficile e più rara, ch'è la fanta Perseveranza nel bene. Pochi sono quelli, che per qualche giorno, e per qualche settimana non si approfittino del ritiro, e da questo si esce del turto rinovato, e come uomo da morte risorto a vita. Vedefi una fomma attenzione alla offervanza delle promesse, una particolar custodia de' sentimenti, un' afferto distinto all' opere di pietà e di Religione. Ma quanto dura ella una si fatta Rifurrezione, quanto presto non si ritorna alla vita di prima? Non l' ho io forfe tante volte provato, che in vece di avanzare e di profittarmi non feci altro di anno in anno che di cadere, e rilassarmi di vautaggio?

Sia come si voglia, donde viene, che mi sono sì poco approfittato di un mezzo si santo, e il di cui uso mi su ordinario? Egli è pur vero che illuminato e mosso dalla grazia più e più volte nella fincerità del mio pentimento, e nell'ardor della mia preghiera gli ho detto: Ora, o mio Dio dò principio. Ora voglio cominciar ad amarvi, e servirvi. Sì lo ho detto, e in farti lo cominciai, ma non so ho terminato. E perchè? Perchè il peso della mia natura mi strascinò di nuovo all'antiche strade, e satto mi ha ricadere nella primiera languidezza di spirito. Ma Dio mio, sarà

K 3 dun-

Biblioteca ad uso

dunque lo stesso anche questa volta ? Se guardo la mia infermità, lo temo, e lo preveggo; ma fe do una occhiata alla infinita vostra possanza, io non dispero di perfeverare, perche il braccio vostro non è accorciato, nè la forgente di vostre grazie è refa efausta. Ah. sì con tutto l' impegno. del mio spirito mi ci voglio mettere all' ardua impresa, combatterò, resisterò sotto il vostro favore, conviene mutar e stabilire una vita nuova, perchè gli anni se ne zanno, e forse sono più vicino al termine di quel che io penso, ed è di fede, che non faranno coronati di gloria fe non coloro, che averanno perseverato sino al fine.

Si mio Dio, mettete il colmo alla vostra vittoria, e quella stessa onnipotenza, che traffe il vostro corpo dal, chiuso sepolero, tragga l'anima mia dallo stato di riepidezza, in cui languisco. Grazie alla vostra misericordia è ancora tempo, o Signore, di abbracciar questa vita nuova, di risorgere. di riformare la mia condotta, e questo appunto è ciò, che rifolvo. E' vero che la mia natural debolezza mi spaventa, ma voi ci provvederete, o Signore, e se io diffido di me stesso, ciò non dev' essere che per raddoppiare la mia confidanza in voi. Voi non me lo negarete, dacchè avrò ricorso alla vostra pietà, e vi domanderò il vostro ajuto. Ora ve lo chieggo, e a voi lo chiederò in i tutti giorni di mia vita, e affidato di ottenerlo spero di perseverare fino alla morte, e di morire della morte de' Giusti.

m

e

0

C-

0

0

lia.

ne

ne

ie.

0-

fi-

12

he

0 9

ez-

tra

di.

e,

10-

la

ma

lif-

he

01 .

11-

il

VOI

are

## LEZIONE PRIMA.

Sopra il buono, cattivo esempio degli Ec. clesiastici.

T O splendor della Porpora S. Carlo Borromeo in un fermone fatto al fuo Clero ebbe a dire con tutta verità: O magna, & inclyta Dei infrumenta Sacerdotes, a quibus omnium populorum pendet beatitudo! O quanto magnifici e sublimi istrumenti di Dio fiete voi , Sacerdoti , da quali dipende la beatitudine di tutti i Popoli! Un tale sentimento, se non m' inganna il mio avviso, fu dal Santo appoggiato a quello della S. Scrittura, la quale descrivendoci quella pace inalterabile che fioriva nel popolo Ebreo ai tempi di Onia Sommo Sacerdote, quella esarta offervanza di tutte le leggi divine, e umane, quell'amore, che regnava tra gli uni e gli altri, quella fomma venerazione, che portavafi si da' suddiri, che da' stranieri al Tempio santo di Dio, di uno stato si florido e ammirabile non viene riconosciuta altra cagione, che la gran pietà e Religione del mentovato Onia: Propter Onia Pontificis pietatem. Tanto è vero che il buon esempio de' Ministri del Santuario contribuisce alla felicità, e fantità de' Popoli, i quali specchiandofi in essi, a norma del loro contegno, e disciplina conformano i loro co-

In fatti che altro vuole fignificare secondo la sposizione di un non men pio, che dotto Ecclesiastico, la voce Presbyter, senonche Præbens iter, scilicet populo de exilio hujus mundi ad Patriam celesis Regni?

224 Biblioteca ad uso

Il Cielo, come ognun sa, è la nostra Patria, e verso quella noi tutti ci andiamo incamminando: ma perchè in questa vita se ne andiamo quai stolte pecorelle ora per un sentiero, ed or per un altro, portati dalla nostra corrotta natura a deviare, e a cadere in qualche precipizio : la provvidenza divina follecita mai sempre del nostro bene, affegnò tanti Ecclesiastici, tanti sagri Ministri, acciò ci servano di scor. ta e di guida nel pellegrinaggio di questa terra, e quai Pastori vadano innanzi a segnar la strada al suo numeroso gregge. Dovendo il popolo Ebreo passare il Giordano, fu imposto a Sacerdoti che lo precedeffero, e gli aprissero per quell'onde la Rrada: Ait ad Sacerdotes, Tollite Arcam fæderis, & præcedite Populum; e appena vi appressarono il piede, che il mare vide, e fuggi, ed il Giordano ritornò addietro. Or se fia che i Cherici, e Sacerdoti precedano con il lor buono esempio, con una condotta intatta, e pura da ogni macchia, quanti abufi non potranno colla lor voce fradicare, a quanti disordini, e scandali porre rimedio, quali fode e cristiane virth piantare ne' cuori de' fedeli, quante anime condurre al Cielo : effendo veriffimo che nel campo eletto della Chiefa spunta e fruttifica puro il frumento, quando i Ministri destinati alla cultura del medesimo sono vigilanti con le parole, col configlio, e col buon' esempio; all' incontro va questo ripieno di zizania, e di erbe cattive qualor essi dormono nell'ozio, e nella rilaffatezza.

E come nò? Essi sono chiamati sale della terra; se alla terra mancasse il sale; qual grave danno non si verrebbe a sossirre per questa mancanza? Essi sono chiamati

ec

fu

qu

ne

re

Sa

ta

CE

9

IH

m

qu

A:

fic

110

Ta

gr

no

re

a

Ta

1

de' Cherici, e Sacerdoti. ti luce del mondo; se per lungo tempo si ecclissasse il Sole, e non spandesse più la fua benefica ed amica luce, in qual tenebroso, e confuso caos non si cangiarebbe il mondo? Che voglio dire con questo? In qual cieco abisso di colpe, in qual verminofo sterquilinio de' vizj non dovrà giacere il popolo fedele, qualor i Ministri del Santuario cangino per la lor mala condotta natura, e non fieno più nè Sale, nè Luce? Essi sono chiamati dai Padri muro della Chiefa; che farà della eletta vigna, se questo muro si dissipa, si atterra? Essi sono chiamati Colonne della Fede, Fondamento del Cattolico mondo; se queste co-Ionne piegano, se traballano i fondamenti, quali rovine, e precipizi non dovranfi giustamente temere nella mistica cirtà di Dio, ch'è la Chiesa? E a vero dire , qual elificazione, e profitto possono trarre dalla nostra conversazione i secolari viziosi, se ravvisino in noi, che per la santità del grado fiamo tenuti ad un tenore di vita illibata, quelle scostumarezze, che essi piangono in sè med fimi? Non ci lufinghiamo, o fratelli, diceva S. Carlo a' fuoi Preti, noi fiamo que' Fanali, posti sull' alta Torre per dirigger il cammino della lor nave a Nocchieri, a noi i figliuoli del fecolo tengono fisfo maisempre lo sguardo in questo mar borrascoso del mondo per scampar da' naufragj: dunque se questo lume si estingue, se più non lo veggono, saranno da compatirfi, se urteranno ne' scogli, se daranno nelle secche, se patiranno nautragio, e noi miseri (giacchè per nostra colpa perirono) faremo inescusabili presso il tribunale del Giudice eterno.

0

ti

e

1-

3.

ŀ

a

e.

.

1-

-9

la

ms

na

e,

e-

na

1 9

ce

ali

I'a

11-

10

ta

02

16-

ve

i-

el-

na-

Non ha macchina nè più gagliarda, nè più ficura l'inferno per atterrare ne'fede-

Biblioteca ad ufo li il timor fanto di Dio, della vita fcandalosa del Clero, mercecchè gli Uomini del secolo dal mal'esempio di questo prendono maggior ficurezza, e baldanza per conculcare il Vangelo. Van effi dicendo: II Prete fa così, e perchè il fimile non posfiamo fare ancor noi? Pochi Sacerdotidissoluti bastano al Demonio per far precipitare popoli intieri. Fu sua politica quella per infettar tutto il genere umano con ogni forta di vizio, il perfuadere agli Idolatri di esporre sugli Altari alla venerazione, e agl' incensi Dei tutti bruttamente macchiari in ogni forta di vizio, affinchè questo fosse in tal maniera coonestato, e dirò così canonizzato per vederlo indoffo a coloro, che riverivano come celesti Divinità. Tutti li suoi Ministri onorò Iddio col titolo di Dei : Ego dixi, Dii estis : or che fa il maligno e astuto serpente per contaminare il popolo Cristiano? Altro non procura che questi Dei terreni siano inferti da' vizi, acciocchè i secolari prendano ansa, e licenza dal loro cattivo esempio per vivere a capriccio a feconda delle proprie paf-

Vedetene un esempio assai chiaro nella S. Scrittura. Nel mondo tutto non v'era altro Popolo, che conoscesse, e mantenesse sedettà al vero Dio, che il popolo Ebreo invidioso il Demonio di sì bella cognizio ne e preziosa servità, studiava ogni maniera di renderlo simile agli altri nel peccato della Idolatria. Colse egli la congiuntura, e vi riusci facendolo vergognosamente adorare un Vitello d'oro. Per sabbricare, e si ondere questa stolta Divinità di chi si valise il nemico? Non già de' primi Artesci esperimentati in quest'arte, ma bensi di Aronne fratello di Mosè, e sommo Sacer-

fioni .

do-

di

pe

la

ti

9

0

T

rà

al

de' Cherici, e Sacerdoti. dote : e perchè ? Perchè avendolo Aronne capo, e arbitro della Religione fabbricato, incensato, e adorato, niuno vi fosse tra il popolo, il quale ritirar fi potesse da quel facrilego abbominevole culto. Intendiamo una volta la gran verità. Queste sono le macchine più poderose del Diavolo, delle quali si serve tutto di per introdurre nel Cristianesimo il vizio, e abbattere la virtù. Sa il maligno, che il mal'elempio di un secolare poco o niun colpo fa nel cuore degli altri per imitarlo, ma quello di un Ecclesiastico è come una mina sotterra, la quale scoppiando rompe, abbatte e rovina ogni più forte muraglia. Se un Capitano per prendere una città voglia atroficare un pozzo, perirà quella famiglia, quella contrada, che in esso vi attinge l'acqua, ma non già i Soldari, i Cirtadini della medefima. Si porti egli ad avvelenare la fonte, da cui discende l' umore a benefizio comune della città, allora sì che riuscendo universale il danno, ben presto l'averà in suo potere. Non altrimenti/ devesi discorrere del vizio, ch' è il veleno dell' anime. Guai a quella città, i di cui Ecclesiastici che sono le fonti pure, da cui featurifce l'acqua della vera dortrina, che fale alla vita eterna, fossero contaminati dal vizio. Ah che ben presto vedrassi un esterminio universale, e irreparabile in tutto il popolo.

11-

en-

per

of-

pi-

eni

tri

, e.

ati

of-

osi

) 2.

ut.

olo.

il

are

1 2

vi-

re-

16

la

al-

0:

0-

10.

a,

0-

e:

1

ci

Dalle quali cose tutte possiamo concludere, che non occorre maravigliarsi, se prendono i secolari tanta baldanza di offender Dio, e se perduto il rossore s' immergono e nelle ubbriachezze, e nelle disonestà, e si danno al libertinaggio, mentre ciò apprendono da que' medesimi, la di cui vita come irreprensibile gli viene:

K.65 pro-

228 Biblioteca ad ufo proposta da imitare. Rivelò un giorno il Signore a S. Brigida, che li cattivi esempi degli Ecclefiaftici stabiliscono nella mala vita gli uomini del fecolo : Vifo exemplo pravo Sacerdotum, peccator fiduciam peccandi sumit &c. Il perche più severa e maggiore farà contro di essi fulminata la maledizione, perchè offendendo essi il Signore con la lor mala vita, offendono ancora gli altri col loro mal'esempio. Deh fuggiamo il tremendo gastigo, e ritiriamosi dalla strada larga, e spaziosa, che conduce all'inferno, e posto il piede sulla strada retta diamo in ogni tempo, e luogo buon odore di virtii innanzi a Dio, e agli nomini .

# ESAME PRIMO.

Sopra la buona Conversazione, che devetenere un Ecclesiassico.

Non fi può negare, che un qualche onesto e moderato sollievo devesi concedere ancora all' Ecclesiastico, perchè dopo essersi all' istruire gli altri, o nello Chiefa, o nell' istruire gli altri, o nello studiare, è ben di dovere che lo spirito alquanto si sollevi, essendo verissimo, che la corda troppo tesa, in sine si spezza. Ma qui appunto conviene star all'erta per non urtare in uno scoglio statale, che può recarci un notabile nausragio. Un pò di conversazione è necessaria, sì lo accordo, ma quale conversazione per un Ecclesiastico? Di persone timorate di Dio, le quali con e soro parole, ed azioni possano animarci

viep-

Vi

CO

ef

eff

fi:

CE

De

de Cherici, e Sacerdoti. vieppiù alla virtù, ed ispirarci zelo maggiore per la nostra salute. Dev'essere una conversazione lontana dalle persone dissere dissere vi potesse, giammai addomesticarsi con esse, seguendo il consiglio, e la pratica de Santi: Cum illis sermo rarus, brevis, estauserus.

Premesse tall cautele, esaminiamo qualefia stata in noi la premura si di schivare i difetti, ne' quali per lo più si cade nelle conversazioni, come di praticar le virtù

necessarie in quelle.

Ne avete voi bandito intieramente il peccato, e tutto ciò, che poteva darvi occasione, o rinnovarne le idee? Ne avete allontanate le maldicenze, le bugie, e la doppiezze?

Vi avete detta cos' alcuna per vanità per collera, per difprezzo, o per vendetta? Vi avete motteggiati gli uni, e gli altri, e particolarmente quelli, che non vi anda-

vano troppo a genio?

Vi avete messe in ridicolo le azioni sante, le massime cristiane, e le pratiche di pietà, distruggendo con certi discorsi troppo libertini i santi propositi di quelli, ch' erano più servorosi?

Vi avete parlato con calore, con trafporto, e con offinazione, lasciandovi trasportare ai lirigi, alle grida condannate dal

S. Apostolo?

e

0

a

n

Vi avete offesa la santa carità, criticando senza scrupolo le azioni degli altri, esagerando i loro difetti, deprimendo le loro virtù, somentando le discordie, raunando partiti, cercando di nutrire particolari amicizie, che indeboliscono la carità comune?

Vi avete quasi sempre parlato senza vor

ler

Biblioteca ad ufo

ler ascoltar gli altri, e li avete sovente interrotti per un troppo veemente prurito 96

01

tii

ed

pe

pr

ca

tL

26

fa

ne

im

nu

VIC

lin

di parlare?

Le vostre conversazioni furono accompagnate da quelle virtù, di cui parla l' Apostolo, della umiltà, dolcezza, pazienza, e carità per sopportarci gli uni cogli altri ?

Vi avete trattato con rispetto li vostri fratelli, giudicandovi indegno di conversare cogli Uomini, dopo aver meritato per le vostre colpe di conversar sol co' Demo. 1117

Avete sofferto con pazienza i loro diferti ascoltandoli volontieri, acconsentendo ai lor fentimenti, fenza voler troppo foltenere le vostre oppinioni?

Qualor vi cadette a propofito il dire qualche cofa, che vi avrebbe potuto recar onore, fu da voi preso il partito di tacere,

piurtoltoche di parlare?

Qual fu la pazienza nel fopportare il proffimo nelle sue miserie senza dimostrar fa-Ridio alcuno di fue maniere groffolane,

fovente stucchevolissime?

Vi avete praticata la dolcezza portando: sempre una cera serena, un aria affabile, una maniera di parlare semplice, e cordiale, un esteriore dolce e cortese, e che appalefa il defiderio, che fi ha di compiacere ad ogni forta di persone, per quanto la. prudenza lo efigge?

In fine qual condiscendenza, qual modestia , qual purezza , qual mortificazione avere voi dimostraro nelle voltre conver-

fazioni?

Mio Dio, tanti ve ne fono de' pericoli. nelle conversazioni, e sì facilmente fi può offendervi, che non se ne sortifce quasimai senza cadere in qualche fallo. Una sola

paro-

de' Cherici, e Sacerdoti. 231 parola, un gesto, un tuono di voce basta. per ferire la carità: l'amor proprio, e l' orgoglio vi fi framischiano : quasi di continuo il Demonio vi tende mille infidie, ed io lo sò pur troppo per mia propria elperienza. All' opposto quanto mai vi sarebbero aggradevoli, e quanto mai utili al: prossimo, ed a noi medesimi, se vi praticassimo le virtà, di cui il vostro Figlinolo ci mostrò l'esempio nelle sue, che furono tutte sante, lontane da tutte quelle debolezze, che fi ritruovano sovente nelle nostre. Deh fate che in avvenire io v' intervengadi una maniera sì onesta e santa, che posfano servire d'esempio, e di modello agli altri: Ut in omni conversatione vestra sancti fitis .

0

2-

a-

er

0:

1-

pe--

la.

10

E

MEDITAZIONE SECONDA

PER IL DOPO PRANSO.

Sopra la gloriofa Afcensione di Gesù Cristo, al Cielo.

residence i oddote as Iriwat

Onfidera, Anima mia, quello, che il Figliuolo di Dio ci dà a conofcere nella fua gloriofa. Afcenfione, cioè il termine, a cui tu devi afpirare, laonde refti impressa, nel tuo cuore questa verità, che dopo aver passati in questo mondo certo numero di anni, al Cielo deve rerminarsi il tuo corso, e nel tempo presente devi volgere tutti li tuoi pensieri, e speranze. In fatti in quel gran giorno adunati assies.

222 Biblioteca ad ufo

me tutti li fuoi discepoli gli diede loro ad intendere una si importante lezione, e per effi a noi tutti egli la fece. Diffe loro, ch' egli se ne andava al Cielo a preparar ad ognuno i fuoi posti, e ch' egli doveva precederli come loro capo, affinche eglino come fue membra avessero un giorno a seguirlo, ch' ei li lasciava sopra la terra come in luogo di passaggio, dovendosi essi confiderare come foraftieri, e viaggiatori, che in fine sarebbe stato breve il lor patire, ed eterno il loro godere. E' dunque vero, che anche per me il Cielo dev' essere tutta la mia aspettazione, e che non hoaltro termine da propormi. Lo credo, perch'è punto di tede sì, ma come lo credo? quando sì poche fono le mie azioni, i miei penfieri diretti a questo fine, anzi la magdeb è f

ner

terr

diff

cuo

un

mo

pen

che

COL

te

per

for

be:

ele

qui

pa

avi

no

I

re

to

PI

ma

ric

ele

TI

tu

gior parte lontani da questo fine. La verità di questo principio una volta riconosciuta. Io non debho più tendere, che verso il Cielo, dovrebbe pur operare in me un cambiamento di idee, di afferti, di opere da quelle, che cotidianamente vado mettendo alla pratica. Quanto v' ha fu questa terra, qualunque parte io vi possa avere, dovrebbe effermi indifferente: imperocchè se la terra non è altro che un paísaggio, qual' interesse debbo io prendere a tutto ciò, che vi scorgo? Vi veggo molvi maneggi, vi veggo grandezze e pompe umane, fortune, e prosperità, il di cui splendore abbaglia gli occhi. Nel mio stesfo stato veggo gradi, posti, distinzioni, diversità d'impieghi, emolumenti, e quant' altro può fomentar l'ambizione, e l'interesse. Ma sopra ciò che ho a dire se non quello diceva un gran Santo: Tutto ciò non è il mio Dio, tutto ciò non è il Cielo, il mio termine, a cui a piro. Dunque

de' Cherici, e Sacerdoti.

debbo effere infensibile a tutto questo, ch' è fuori della mia meta, non ne debbo tener alcun conto, perchè lontano dal mio termine. Beata quell'anima che vive in tali disposizioni, qual'innocenza, e libertà di cuore non gode ella mai? Questo si ch'è un vivere da vero Ecclessaftico, e da uo mo veramente morto al mondo, i di cui pensieri e voti sono tutti rivolri al Cieso.

er

Ħ

0.

0~

le-

17-

ei

ta

re

1,

2-

of-

in.

re

ol-

pe

ui

f-

nt'

te-

011

ciò

ie-

ue

#### on all located har ha

Onfidera, A nima mia, che a ragione devi afpirare a questo beato termine, perchè la felicità, che ti è promessa, ella è consumata, e capace di appagare pienamente ogni tuo desiderio. Ella è una felicità perfetta, mercecchè consiste nel possessi de somo Bene, ch'è Dio. Quivi si gode una beatitudine celeste, un riposo inalterabile esente da ogni perturbamento, da qualunque male di questa vita. Quivi si partecipa di una gloria eterna, quale nè verun avvenimento, nè alcuna mutazione può mai rapire: cose tutte che dovrebbero innamorarti delle bellezze di quel beato soggiorano.

E' vero che al presente non ne puoi avere che una cognizione impersetta, perchè alcun uomo in questo mondo non ha veduto, nè udito, nè compreso ciò, che Iddio preparò a' suoi Eletti. Ma la fede ci ammaestra abbastanza. Questa sede ha ella virtà sufficiente sopra di me per farmi ripetere: Voi o Signore siete la porzione della mia eredità, e sol da voi ne aspetto la ricompensa, sapendo che in questo avere eletta con la Maddalena la miglior parté? Tutto ciò dovrebbe esser vero, ma ecco tuttavia quello, che seguo nella pratica.

Dove

Biblioteca ad uso

Dove tendono più sovente le mie riflessioni, i miei affetti, tutte le mie pretenfioni? A dispregevoli luciole, che volano per l' aria, a' vani oggetti, a miferi piaceri, a offinati puntigli, all' argento, all' oro, agli onori. Dove ho cercato una soda felicità, un pieno riposo all'anima mia ? Nelle vanità, ne' spettacoli, nelle converfazioni, in frivoli intertenimenti, cole tutte, che ad altro non hanno servito che ad imbarazzarmi, a tormentarmi la coscienza. Possibile che abbia ogni giorno a piagnere innanzi a Dio questa mia miseria, e non viva una volta distaccato da ogni felicirà umana, e presente, e non sospiri per la felicità vera ed eterna? Ah mio Dio: Trahe me post te, questa dev'essere un opera del vostro possente braccio, imprimete nel mio spirito quella vera massima, con cui si regolavano i Santi, i quali si naufeavano delle cofe terrene, allorchè davano una occhiata al Cielo.

#### market modern I I I. se ...

Onfidera, Anima mia, come Gesti falendo al Cielo t'infegna a qual condizione questa felicità ti è promessa, e per qual via vi puoi arrivare. Ascende egli al Cielo, e vi entra come in una piazza di conquista . Per espugnarla fu necessario ch' egli versasse il suo Sangue, e dasse la sua wita. Verità, che ci manifestano ben senfibilmente le cicatrici delle fue piaghe, ch' egli fempre conferva fopra il fuo fegro Corpo benchè glorioso, e nel mezzo anche del suo trionfo. Egli ce le fa vedere, e ci dice: Ecco il prezzo, che mi costò il Regno, che io vado a possedere, ed ecco. come dovete comperarlo,, e a qual titolo.

lo o

è ce

ra,

C

gior

rona

tare

face

E'

con

ce;

per

pre

to

nul

fo o

la (

la

que

le

din

tut ftat

la vol

Ah

Cie

00

qua

dor

ete

a

G

e

de' Cherici, e Sacerdoti. 235 Io dovete possedere voi stessi, perchè egli

è certo, che non lo avrete d'altra manie-

ra, da quella l'ho io avuto.

?

a

2

e-

?

r-

t-

d

11-

a-

i-

er

0-

te

nII

11-

aa.

a-

11-

er

11-

·h

ua

11-

10

III-

e,

co

10

Chi può lagnarfi di una legge tanto ragionevole, e chi può aspirare alla stessa corona che Gesù Cristo, senza volerla meritare, com' egli l' ha meritata ? Pure che faccio per l'acquisto della beata eternità? E' vero, che la vita Religiosa è una vita contraria ai sensi e da sè stessa una Croce; ma la porto io per amore di Dio, e per motivo della ricompensa, che mi sta preparata? Imperocchè quando non la porto come si conviene, è lo stesso come se nulla patissi, e quanto io facessi, è lo stefso come se nulla operassi. Altro è portar la Croce di Gesù Cristo, e altro è portar la Croce, e seguir Gesti Cristo. Guai a quell'anima, diceva S. Bernardo, la quale porta la Croce di Gesti Cristo, e nulladimeno non fegue Gesù-Cristo. Ora in tutti i miei doveri, negli esercizi del mio stato, che spirito mi fa operare ? E' egli la gloria di Dio, il compimento della sua volontà, la speranza di ottenere il Cielo? Ah che se non sono animato da questo. spirito, la vita Religiosa non è la via del Cielo.

E per chi sarà ella mai? Per un Anima fervente, per un Ecclesiastico che sia più religioso di mente e di cuore, che di abito, e di nome, per un Cherico o Sacerdote il quale si animi a tolerare il peso della propria miseria, ad osservare tutti i propri doveri sulla speranza di averne un di l'eterno premio. E qual pensero più acconcio a muoverlo, e più capace ad animarlo, che questo? Io tengo la stessa strada, che Gesù-Cristo, per gingnere allo stesso termine, e quanti ssorzi io saccio per adempiere le

mie

236 Biblioteca ad ufo

mie obbligazioni, sono ranti passi per avvanzarmi verso il Cielo, e tanti gradi per innalzarmi a quella gloria. Quanto lungi da me starebbe la tiepidezza, la negligenza se avessi sempre nella memoria ben impressa questa rislessione: e qual consolazione non dovrebbe provare il mio spirito, quando dopo essemi vestito della livrea del mio Salvator Gesa-Cristo, entrerò a parte della stessa beatitudine, ed immortalità, che ora trionsante e glorioso gode il mio Re-

Sign

graz

S

L

Sop

tità.

la 1

be

tere

fom

lifce

anir

cibo

ftra

cizi

di

di

ma

de'

Cri

ma

ftic

di

denrore !-

Che cosa è l'Uomo, o mio Dio, e chi fon io per aver parte nella vostra gloria, e per regnare eternamente con voi nella congregazione de'vostri Eletti? Siete veramente un Dio magnifico ne'vostri doni, e non meno fedele in tutte le vostre promesse. Voi siere rientrato nel seno di vostro Padre non folo per voi stesso, ma eziandio per me, e per ivi ricevermi nel tempo, e. giorno destinato dalla vostra provvidenza. Grazie mille, e mille grazie vi rendo di sì larga promessa, e affidato sù questa attendo dalla vostra misericordia quella suprema felicità. Ma oh Dio! Qual confusione io pruovo in me stesso, mercecchè non ostante la divina speranza, che voi mi date, il mio cuore è ancora tutto terreno, ficche ben gli sta il rimprovero fatto dal vostro santo Profeta non solo ai secolari distratti dallo strepito mondano, ed ebbri delle sue vanità, ma ancor a me stesso: Figliuoli degli Uomini fino a quando il vostro cuore farà egli immerso, in una profonda pigrizia? Sino a quando vi attaccherete alla vanità, che passa, e alla menzogna, che vi feduce? Pur troppo il mio stato benchè per altro santo, non è nullameno esente dalle vanità, ed illusioni di questa

de' Cherici, e Sacerdoti. 237 terra. A voi tocca trarmene d'inganno o Signore, e me ne staccherete con quella grazia, cui umilmente imploro.

1

a

e

io 1-

1e

a,

la

2-

10

0-

ro

lio

e

a.

di at-

re-

011

mi

10

bui

0.;

il

10-

ete

12 ,

aro

e110

## SONONONONONO

## LEZIONE SECONDA.

Sopra la necessità della Orazione, e mortificazion interiore ad un Ecclesiastico.

TOn vorrei, che passati questi pochi giorni in un sì fanto ritiro, vi penfaste di essere giunti al terzo Cielo di santità, e che in avvenire non abbiate più bisogno di coltivar la Orazione, e praticar la mortificazione interiore. Questo sarebbe un inganno molto pregiudiziale agl' interessi spirituali dell'anima vostra, imperocchè siccome il corpo, qualor non se gli fomministra il cotidiano alimento, s'indebolisce, e da sè stesso si consuma, così l' anima qualor non prenda ogni giorno questo cibo di vita, fi raffredda, s'infievolifce nella strada della virtù, e in breve muore alla grazia. Frutto particolare de'presenti esercizi farà per voi il stabilire questa massima di dare almeno ogni giorno una mezz' ora di Orazione mentale, per cui possiate animarvi alla cura di voftra falute, alla fuga de'peccati, e all'esercizio dell'opere buone.

À questa fedele pratica è obbligato ogni Cristiano amante della sua eterna salute, ma particolarmente è tenuto un Ecclesiaftico, qualor voglia vivere secondo lo stato suo. La prima ragione di una tale necesfità desumesi dalla infermità e debolezza di nostra natura, e dalle più violenti tentazioni, che il Demonio ha per costume di presentare ad esti, perchè gli vede più innalzati, e spera di trarne maggior vantaggio dalla rovina di un fol Ecclefiaffico, che da quella di molti laici. La feconda prendefi dal motivo della fantità che Iddio ricerca ed engge da Cherici, e Sacerdoti, molto maggiore di quella degli altri Cristiani. La terza procede dai lor ministeri e sagre funzioni, le quali essendo tutte divine, e soprannaturali, domandano patimente grazie proporzionate a tali sublimi uffizi. Ora domando, come potrà rinforzarfi la debolezza di nostra natura superare la gagliardia delle tentazioni. giugnere all'altezza della fantità ricercata. adempiere a' propri doveri, quando non vi sia l'esercizio della Orazione, unico canale per cui possa a noi discendere il divino ajuto? Come potrà un Ecclefiastico conò. scere la laidezza del vizio, la vanità delle creature, la fua propria miseria, la grandezza di Dio, la fralezza di ogni altra cosa, affinche abbandonandola egli si unisca a Dio, quando non frequenti la santa Meditazione, che tanti salutevoli effetti nell'anima produce?

Nè mi state a dire, ch'è molto l'aver a celebrar la Messa, e recitare l' Uffizio. E' vero, purchè si cellehri quella, e si reciti questo come si deve : e per soddisfar bene e all'una, e all'altro quanto non giova mai la Orazione? Direte forse, non abbiamo tanto tempo, conviene studiare, e attendere a' proprj affari. Che dite mai? E' tanto loutano che ciò effer possa d'impedimento, che all'opposto è questo un mezzo per avvanzarsi nello studio, e per regolare gl' interessi sì spirituali, che temporali. E poi non vi si domanda, che impiegate nella Orazione che una picciola mezz' ora di

que

tate

di 1

state

dani E

Moi

fend

Leg

tutt

ne

gna naz

chè il m

lario

con

altr

ma

difo

cioè

ta,

tono 1022

fuoi de'

e v

za,

appa

alle

c'in

quel

al y

VOR

de' Cherici, e Sacerdoti. 239
quel tempo, di cui per avventura ne gettate a male tanta parte. Quante Persone
secolari ci serviranno in quel gran giorno
di rosfore e consusione, per essere elleno
state dedite in mezzo agl' imbarazzi mon-

dani a questo santo esercizio?

î

Ö

5%

3

à

a

ta

ti

er

) '

ra

re

to

) ;

V-

Alla Orazione vadi accompagnata la Mortificazione interiore, imperocchè efsendo l'Ecclefiastico Padre, e Maestro della Legge, e Dottrina Evangelica, la quale tutta consiste nella mortificazione, di questa ne deve far professione per poterla insegnare agli altri; e in oltre per la concatenazione che hanno queste due virtà, coficchè senza la Mortificazione è impossibile il mantenere lo spirito di Orazione, che allo stato Chericale è assolutamente necesfario. Per conoscere pertanto in ch'ella consista, questa mortificazione interiore altro non è che una virrù, la qualeriforma tutte le inclinazioni, e gli affetti disordinati delle nostre potenze interiori, cioè dell'apperiro fensitivo, della volontà, e dell'intelletto. Nell' appetito sensirivo diminuisce tutti i moti disordinati delle passioni, che particolarmente ci combattono: nella volontà tende a purgarla dalle fozzure dell'amor proprio, a staccarla da' fuoi sentimenti, a togliere una moltitudine de' suoi desiderj, o afferri pravi, superflui, e vani: nell'intelletto riforma la ignoranza, fa che s' impari attentamente ciò, che appartiene al nostro dovere, mette freno alle fantasie, corregge la precipitazione, e c'infegna a rinunziare al nostro proprio giudizio. Volete voi conoscere, se possedete questa virtù? Rissettete qual'imperio avete sopra le vostre passioni, come rinunziate al vostro amor proprio, come regolate i vostri desideri, le vostre scienze, i vostri

ftu-

Biblioteca ad uso studi, la vostra immaginazione, se operate a capriccio, se troppo siete artaccati a'

vostri sentimenti.

Che se ne bramate l'acquisto, non occorre che trascuriate i mezzi per ottenerla. Dovete in primo luogo sovente riflettere sopra le parole, e gli esempi di nostro Signore, la di cui vita è stata un continuo esercizio di mortificazione: in secondo luogo attendere alla pratica della mortificazione esteriore fatta con discrezione, particolarmente quella de' fensi, che sono come tante finestre , per le quali entrando dentro di noi gli oggetti ci cagionano ferite mortali : finalmente dovete odiare voi stesso, rinunziando al proprio intelletto, e alla propria volontà, e a quanto da effi dipende. Vi sembrerà forse troppo dura una tale lezione, perchè contraria ad ogni desiderio di onore, di piacer, di ricchezza. Eppure questo è il primo passo del Cristianesimo: uditelo dalla bocca stessa di Gesà-Cristo: Qui voluerit animam suam salvam facere, perdet eam; qui autem perdiderit animam suam propter me, inveniet eam: e altrove: Qui odit animam suam in boc mundo, in vitam seternam custodit eam; qui amit animam suam, perdet eam.

Che confusione per noi l'essere ancora fugli elementi, fu' i primi principi? Voi che dovreste esserne i maestri, non esser ancor divenuti discepoli? Ah intendete la gran verità: Salvar l'anima sua, o amar I' anima sua giusta il sentimento accennato di Cristo, è un acconsentire a' suoi appetiti, è un abbandonarfi alle sue passioni: Perdere l'anima sua, ovvero odiarla, è un resisterle con tutta la sorza, e domarne i disordinati movimenti. Eleggete perranto, e procurate di effere nel numero di

que do dien

mur ed i fa a ver dre Dor

vare da q cità qual fto r da n

te I

dive bifco glio chi ( dono

giol ti gi

BI

de' Cherici, e Sacerdoti. quelli, de' quali parla S. Agostino spiegando questo passo: Felices qui oderunt cuftodiendo, ne perdant amando.

## SONOSOSOSOSOS ESAME SECONDO.

Sopra i giuochi, e divertimenti degli Ecclesiastici.

Mmirate la bontà, e l'attenzione del vostro buon Dio, il quale per la premura, ch'egli ha di regolare agli Ecclesiastici rutti i Ior passi, fino i Ioro giuochi, ed i loro divertimenti, ispirò la sua Chiesa a porre un qualche ordine, e a prescriverne le regole. Egli fa come un buon Padre, cui la moltitudine de' suoi affari importanti non impedisce dal contribuire turte le fue principali diligenze per ben allevare i suoi figliuoli, persuaso ch' egli è, da questa dipendere tutta la maggior felicità di sua famiglia. Esaminiamo un poco quale fia stata la nostra condotta su questo punto così importante, e vediamo se da noi furono offervari gli ordini prescrittici dalla Chiesa nostra madre.

Vi siete voi astenuto da que' giuochi, e divertimenti, che i sagri Canoni vi proibiscono, come sono li giuochi di pallamaglio, di carte, di dadi, e da tutti li ginochi di rischio, e da tutti quelli che offendono l'onestà, e il contegno Ecclesiasti-

co ?

0

0-

1-

e

e-

2.

e-

16-

liiet

442

ni

70i

11=

12

ar

12-

ap

a,

Avete voi altresì schivata la caccia, le pubbliche fiere, li balletti, le danze, le giostre, le commedie, le bussonerie, e turti que' spettacoli, e que' concerti di musi-Bibliot. Cher. T. IV.

ca profana, e fimili divernimenti, i quali non sono propri che a distornare la mente, a commuovere le passioni, ad ammollire il cuore, e d'ordinario ancora a spegnere la divozione, e a corrompere intieramente i costumi?

Se fiete stato sedele nel privarvi diquesti ginochi, e di questi divertimenti proibiri, fiete stato ancor persuaso per non approvarli negli Ecclesiastici, per giammai lasciarvi vedere in quelli, per non permetterli particolarmente nelle vostre case, per non contribuirvi in vernna maniera?

Allorche avete avuro bifogno di qualche follievo dopo un lungo travaglio, e che vi fiete divertito a qualche giuoco permeffo, lo avete voi fatto con moderazione, e giammai in pubblico per timore di avvilire il voftro ministerio, e di scandalezzare i deboli per le picciole libertà, che avvengono fovente nel giuoco, e che non edificano li popoli?

Nel tempo stesso, in cui vi siete divertito a' giuochi permessi, ed in privato, l'avete voi satto senza attacco, e vi su a cuore di nulla fare, che ossendesse la modestia, l'onestà, e la gravità Ecclesiastica: servando un esteriore ben composto a maraviglia per sostenere la dignità di un Prete, e per sar vedere, che tutto in lui

è molto ben regolato?

Siete stato molto circospetto per non giuocare, nè divertirvi, senonche con soli Ecclesiastici, e giammai con Secolari, per timore che la troppa samigliarità, che si contrae d'ordinario per occasione del giuoco, nogli saccia perdere la considenza, ch' essi avrebbero in voi, o il rispetto, che dovrebbero avere per il vostro stato?

In fine vi fiete ben guardato da giuoca-

re

re

ti,

der

turl

1

ec

reg

do

ric

zia

nie

alte

tare

zion

de' Cherici, e Sacerdoti. re dinari, o altra cosa che vaglia contanti, per non esporvi ad un veemente desiderio di guadagnare, il che non può senon turbar la pace, e cagionare molti altri difordini?

Mio Dio, riconosco con molto dolore, e confusione di aver violate queste sante regole : ve ne domando mille volte perdono, vi offerisco la brama, che ho di non ricadervi giammai mediante la voltra grazia, ed amore. Per riparare in qualche maniera le infedeltà, che ho commesse nel prendermi divertimenti vietati, rifolvo di astenermi qualche volta da quelli, che mi sarebbero permessi. Benedire le mie risoluzioni, acciocchè col vostro favore le eseguisca fino alla morte.

, 1-

il

ae1'-

lui

ti on. effi do. ca-

e



Ari

e n

mei

mor di c

nie:

ti i det feli po, dere

mer

occi

nè :

dio

fara

occi

San

cipi

quel

iltel

to f

Un

ta o

ce ti

chia

lo d

dre

## GIORNO NONO.

# MEDITAZIONE PRIMA PER LA MATTINA.

Sopra il Paradiso.

I

Onsidera, Anima mia, che vivendo tu in questa carne mortale sei circondata da un grave peso, che sì ti opprime, e con l'impeto delle suggestioni, lusinghe, e ribellioni interne ti strascina talvolta ove non vuoi. Per andar incontro a questa precipitosa corrente ti conviene usar ogni sfor-20, e per seguire l'orme di Cristo è di mestieri combattere, resistere, soffrire umiliazioni, fastidi, e patimenti. In mezzo dunque a tante difficoltà, che fi attraversano fulla strada della virtù, e perfezione, qual conforto, qual ajuto puoi ottenere per superarle? La fanta Madre de' Maccabei all'ultimo superstite giovane figliuolo altro non difse per animarlo a disprezzar le promesse del Tiranno, e le minacce de' supplizi, senonchè rimirasse il Cielo: Peto, nate, ut calum aspicias. Di grazia, o figliuolo, un occhiata al Cielo, lassù ti aspettano i tuoi fratelli, lassà finito questo breve patire, goderai in eterno. Lo stesso io ripero a voi mio caro Ecclefiastico: in mezzo ai travagli e angustie si interne, com' esterne di questa misera vita, di grazia non perdete di vista il Cielo, applicate per poco i voftri

de' Cherici, e Sacerdoti. ftri pensieri a quel Paradiso, che goderete e nel corpo, e nell'anima, e vedrete che ogni cola di quaggiù è un vento, un fumo, nè il patire di questa terra può paragonarsi con quella gloria e felicità im-

mensa che vi attende.

0

Z

13

Ad intendere per quanto è permesso a mortal intelletto quella eterna beatitudine, di cui tutto ciò che dir si possa, è un niente in paragone di quello, che in effetto farà, scorrete in primo luogo per tutti i cinque sentimenti del corpo, e vedete quale sarà la felicità del Paradiso, felicità, che a dir vero si avvilisce di trop. po, parlandone per nostro modo d' intendere con frasi troppo basse ed improprie, mercecchè secondo il detto Apostolico nè occhio ha mai veduto, nè orecchio udito, nè intelletto capito il gran bene, che Iddio preparò nell'altra vita a' suoi eletti .

Considera pertanto, Anima mia, quali faranno gli oggetti, in cui si tratterrà l' occhio del Beato. Vedrà egli la Umanità Santissima del Redentore glorioso, la Vergine Santissima, gli altri Santi tutti Principi della corte celeste. Che luce sarà mai quella, in confronto della quale, il Sole istesso non è che caligine? Quanto brillante, quanto estesa, quanto intensa, quanto feconda di giubilo, e di allegrezza. Un solo Beato, che si affacciasse alla porta del Paradiso, riempirebbe della sua luce tutto questo universo, e renderebbe a questo mondo un giorno il più sereno e chiaro di quanti mai ne siano stari. Che riverbero per ciò, che splendore sarà quello che risulterà da tanti corpi beati, e principalmente da quello della gran Madre di Dio, che sarà sola come un Paradiso a parte, e che averà più di maestà,

Biblioteca ad uso

e di splendori, che tutti li Beati insieme ; da quello di Gesù-Cristo, dove saranno riposti tutti i tesori della Divinità? Che gaudio, che felicità incomprensibile non è mai questa? Ora pensate qual delle due vi torni più a conto, compiacere questo sentimento con quattro occhiate passeggere agli oggetti viliffimi della terra, o riferbarlo. con la fanta mortificazione per un contento tanto maggiore, che potrà avere peruna eternità in Paradiso. Proponete non solamente di custodire gli occhi vostri da que' spettacoli, che possono fargli perdere quelli del Cielo, ma eziandio di mortificarli in tutto, acciocchè poffano rendersi meritevoli di goder maggiormente quelli del Cielo.

qu

ne

ai

fe

di

fu

tu in

In

01

a

pi

pr

me

Ci

fi

de

vi

1

tı

Ripetete le medesime considerazioni circa il secondo sentimento dell'udito, e penfate, che melodie faranno quelle, nelle quali fi occuparanno inceffantemente, e sempre con nuovo piacere gli Angeli, ed i Santi. Che conforto dal loro parlare, e conversar insieme , dal sentirsi lodare in prefenza di tutti, da Dio medefimo con quelle parole : Euge Serve bone , & fidelis: e fate le medesime risoluzioni di sopra accennate. Così farete circa ciascuno degli altri sentimenti, concludendo quale sarà la beatitudine di questo stesso corpo, che per altro tanto amiamo, mentre non folo non vi farà stanchezza, nè dolore, che lo inquieti, ma viverà egli in una fomma pace, e felicità, che agguisa di un torrente pieno di piaceri più perfetti ed eccellenti innonderà il corpo del Beato. Quanto dunque non è ragionevole il trafficar bene questi cinque talenti con la continua e perfetta mortificazione, acciocchè ci fruttino un sì raro e compiuto godimento! II.

#### crieft sones I to II. misros from

0

et

11

la

re

fi-

·fi

r-

11-

lle

e

ed

e

in

le-

ra

gli

la

per

011

11-

a-

nte

ntl

III-

ue-

et-

un

Onfidera, Anima mia, quale farà la tua felicità, e la beatitudine delle tue potenze. Se fia che colassi vi ascendi, qual contento non proverà la tua memoria nel ricordarsi e rislettere a tutto il passato: ai pericoli scorfi, alle grazie ricevute, alla ferie di sua predestinazione? Come benedirà Iddio di tutto questo, e que' momenti felici, che gli averanno cagionato un sì gran bene? Come goderà per non aver ceduto alle tentazioni, e nel riceverne de fuoi combattimenti un tanto premio? Il tuo Intelletto farà continuamente occupato in altissime contemplazioni, e cognizioni. Intenderà tutti i segreti della natura, l' ordine delle sfere, l'influenza de' Pianeti, averà la scienza di tutto l'ordine naturale, sicchè un povero idiora, nel metter il primo piede in Paradifo, farà più dotto di quanti celebri Filosofi fieno itati al mondo. Che piacere non farà per te nel comprendere tante maraviglie, ciascuna delle quali farà scoperta chiaramente al vivo lume di quella divina Sapienza, e Porenza, che le produsse?

Oltre l'ordine della natura conoscerai l'ordine della grazia: l'eterne disposizioni circa la predestinazione de'fuoi Eletti, li fini fantissimi, e giustissimi nella divisione delle sue grazie, ed i segreti di sua provvidenza, ora tanto nascosti alla nostra ignoranza. Conoscerai il gran misterio della Incarnazione del Verbo, il prezzo inestimabile della Grazia, e quanto mai ora tu credi nella oscurità della Fede. L'oggetto però principale, che occuperà l'anima fortunata, sarà Iddio medesimo, vedu-

248 Biblioteca ad ufo

to intuitivamente al lume della gloria, che trasformerà totalmente in sè l'anima stessa. tirandola, follevandola, stringendola, e quasi divinizzandola. Qui vedrà quel pelago immenso di tutte le persezioni, ch'è Iddio: tutti li suoi attriburi, e la sua infinita maestà, e grandezza. Intenderà il misterio della Trinità; come Iddio è solo-, ma non solitario: unico, ma non infecondo: non confuso nella Unità, e non diviso nel numero delle Persone. Oggetti tutti saranno questi, che terranno perpetuamente sospesa, ed estatica un anima nell'ammirazione

di si grandi arcani.

La tua voloutà finalmente goderà anch' essa di questo beato possesso. Riposerà in Dio come nel suo centro, come in ultimo fuo fine, ed unico fuo bene : non averà più da vagare, per cercar altro bene fuori di Dio. Qui saranno appagate tutte le voglie, che il mondo, e cento mille mondi non farebbero bastanti ad appagare. Non averà che defiderare, perchè in Dio folo troverà il confeguimento di tutti li beni. Da tutto questo ne nascerà in lei un amore intenfissimo verso Dio, quale conoscerà degno di un amore infinito; e da questo amore nascerà un gaudio inenarrabile con tal pienezza, che non farà già il gaudio, ch'entri nel cuore del Beato, ma il di lui cuore entrerà in questo gaudio. Deh impara anima mia a fare un miglior ufo di tue potenze, staccandole adesso da tutto ciò, ch'è terra, ed impiegandole teco a conoscere, a ricordarti e ad amare quest' unico immenso Bene, giacchè questo è l' unico fine, per cui Iddio te le ha concema formulate. Take 19410 me land, wellH

ne

aff

de

L

m

R

#### Control of I I I I.

9.

0

d

e

n

0

0-

le

}-

n

0-

00

le

il

en

ro

2

13

0-

Onfidera, Anima mia, che questa per-I fetta beatitudine di corpo, e di spirito in Paradiso, da te si goderà con una intiera ficurezza. In questa vita non v' è bene, che non possa esser turbato almeno dal timore di averlo a perdere un dì. Le ricchezze, la fanità, gli onori fono foggetti a mille vicende, e in fine li dovremo un giorno lasciare. Ma in Paradiso nò, che non avranno luogo queste incertezze, nè questi timori . Sapranno i Beati di essere in un possesso inalterabile di quel gran bene. Lo goderanno in eterno: saranno per essi finiti per sempre i pericoli, i combattimenti, le fatiche, e solo ci resterà a godere del premio, che non avrà mai fine, e con tal piacere, che mai invecchierà, sarà sempre nuovo, e sempre lo stesfo . Lo goderanno con pienezza . In questo mondo non siamo capaci di molti beni affieme: nel tempo stesso non possiamo godere della foavità del fuono, e della dolce conversazione: della quiete, e del sollievo del moto: dell'amenità della campagna, e de' spettacoli della città; e quand' anche fossero compossibili tutti i piaceri, quando fieno o troppo intenfi, o troppo lunghi, fi cangiano in pena, e tormento. In Paradiso sì, che vi saranno tutti i piaceri, e faranno intenfi, e faranno eterni, ma senza noja, o fastidio, e tutti assieme colla dolce lor piena fi porteranno ad alelagare il corpo, e l'anima de' Beati.

Oh fanto Paradiso! Si che voi siete grande, immenso, incomprensibile, ma siete fatto per me. Io sì, che dopo il breve giro di questa vita mortale, posso esser capace

di possedere un bene sì grande. Quando verrà per me quel fortunato giorno, in cui possa godere, mio Dio, de' vostri diletti tabernacoli. Ah siccome il Cervo ferito desidera i fomi più puri dell'acque fresche, così l'anima mia desidera voi, mio Dio, sonte di eterna vita. Non merita nò questa terra più uno sguardo, un pensiero, un affetto, qualor al lume della Fede si contempla la casa del Dio vivente. Propongo pertanto di fare una gran stima del tempo, e di ogni momento, perchè ogni momento ben impiegato può guadagnarmi il Cielo, e nel Cielo gloria maggiore.

Ma prima di finir la presente meditazione, dimmi anima mia, che hai tu fatto finora per acquistarti il Paradiso? Rispondi? Ah lo dirò a mia confusione. Se avessi fatto la centesima parte di quello, che feci, e pati per dannarmi, farei divenuto. un gran Santo. Che farai in avvenire per l'acquisto del Paradiso ? Offervare i miei propoliti, patire, e soffrir qualunque cofa per contraria che sia , anziche perder mai la grazia di Dio. A qualfivoglia incontro di poter peccare, dirò francamente : Lungi lungi da me, che voi non siete il Paradiso; e se dovessi spargere ancor il mio sangue per afficurarmi una si felice eterna beatitudine, pronto sarò a versarlo, purche il Paradifo fia mio.

Sol

83

de

in

Ja

DU

rai

la

A

ar

è

le

tra

fi;

Pro Po Pi

# LEZIONE PRIMA

Sopra l'impedimento, che apporta alla salute l'ozio, o le occupazioni Soverchie.

Secondare le pie intenzioni della Chie-In dovrebbe ogni Ecclefiastico impiegarsi nel servizio di Dio, e nella salute dell' anime, coficche vivendo lontano dagl' imbarazzi del fecolo, occupaffefi foltanto nella propria ed altrui fantificazione. Ma il punto fire, che la maggior parte trafcurando un fine sì necessario, e preciso, o languisce in un ozio biasimevole senza far nulla, o fi aggrava di molte gravi cure, e penfieri, coficche per l'una e l'altra ragione non attendono di proposito alla perfezione annessa al proprio stato, e si metrono a rischio della propria eterna salute. Qual' è il maggior affate di molti Ecclefiaftici ? Passeggiare la piazza, discorrere di novelle inutili, scorrere per quella, o quell'altra casa in visite di complimento, divertirfi al giuoco, e giudicar in fine di averben spesso il giorno, e la sera, quando hanno tutto perduto fenz'avvedersene . Altri poi al contrario fi veggono caricarfi di occupazioni, d'impegni per la casa, per questo, per quello, cosicchè affaticato il corpo, oppresso lo spirito, non trovano appena tempo di dir la Messa, di recitare malamente l'Uffizio. Chi può mai comprendere il grave danno, che cagionano all' anima, all' affare eterno sì fatti disordini?

0

i

2

1

In fatti non è egli vero il detto dello Spirito Santo, che multam malitiam docuiti ariofitas: la viva oziola infernò agli uomi252 Biblioteca ad ulo

ni ogni forta di malizia? Qui s' impara a peccar di pensiero, bramando col cuore ciò, che non fi può eseguire con la mano; aipenfieri succedono le parole, altre di mormorazioni, altre di cose inique e sporche. ricoprendo con motti acuti, ed equivoci le maggiori laidezze, porgendo a chi liascolta il veleno in una tazza di mele, e volendo che serva loro di scusa ciò, che più gli aggrava : quindi ne fegue che l' ozioso nemico della farica, divenga amante de' piaceri per modo, che già non contento di prendersene de' leciti, vi aggiugne anche gl'illeciti, e fa d'ogni erba un falscio: in una parola sembra l'anima oziosa. effere divenuta quella cafa vacua, di cui fi parla nel Vangelo, nella quale lo spirito infernale con altri fuoi peggiori com-

Pagni in lunga pace vi dimora..

Che se di tanti mali è secondo l'ozio. cerramente non sono sterili di altrertante colpe le occupazioni foverchie. Esse sono, come dice il Signore, quelle spine, che soffocano la semente delle divine ispirazioni, imperocchè impedifcono che non fi faccia il bene, o fanno che almeno malamente si eseguisca. Vedetelo in pratica. Levato che sia la mattina dal letto un Cherico, o Sacerdote, occupato in mille facende, il primo suo pensiero, anzichè dirizzarlo a Dio, l'occupa a quello, o a quell' altro interesse, corre presto a celebrar in. due salti la Messa, e la preparazione e ringraziamento di quella confide in quattro orazioni puramente verbali masticate all' ingrosso, e per usanza. Terminata la Messa presto al Palazzo per quella lite, per quell' imbroglio, alla piazza per corteggiar quel Padrone, per parlar all' Amico, per trattar quel negozio. Dopo il pranso a

quel:

qu

qu

m

il

de

E

die

de

ft

fi

Se.

ai

D

111

do

ve

dic

fie

te

an

38

Cr

de

del Cherici, e Sacerdoti. quella conversazione, a quella bottega, ar quel giuoco, a quel teatro, a quel divertimento, a quella visita geniale; ed ecco confumata la giornata, e del pari la fertimana, il mese, l'anno. Ma Dio immortale, e grande, e questa dev'effere la vita del Prete? E l'orazione dov'è ? E l'Uffizio? E lo studio? E l'impiego per il fervizio di Dio. della Chiefa, dell'Anime, dov'e! Per queste ed altre cose non v'è tempo, o seppur si ritrovano alcuni momenti, si fa con una mente astratta, in tutta fretta, e si opera con il corpo presente a quel tal'uffizio, o impiego sacro, e con il cuore all' interesse, alla casa, alle piazze, alle amicizie, ai spassi . E questi si chiameranno Ecclefiastici? Ah che sono piuttofto schiavi dell' Demonio, e imbarazzati in mille follseitudini temporali sono avvinti da tanti lacci a questa terra, che già più non intendono la voce di Dio, e a tutt' altro attendono che alla propria falute.

Dunque non v' è rimedio a sì fatti difordini tanto dell'ozio, quanto delle foverchie occupazioni? Sì che v' è il rimedio, qualor si voglia praticare. Primieramente dovere domandare a Dio con frequenza, che vi faccia conoscere il vostro fine, non solo come Cristiano, ma eziandio come Ecclesiastico, quel fine per cui siere stato posto al mondo, e per cui avete presa la livrea di Gesù-Cristo, i quali amendue fini confiscono principalmente in trafficare la grazia concedutavi dal Signo. re, e adempiere i doveri del proprio stato. In quali dense tenebre non si ravvolge quel Cristiano, quell' Ecclesiastico nel credere di effere stato messo qui nel mondo, di aver vestiro l'abito da Prete per paffare il tempo fenza fatica, per'accrefcere la propria fortuna, il patrimonio della casa con mille raggiri, e occupazioni? Ripetete dall'intimo del vostro cuore: Notum sac mibi Domine sinem meum. Beato voi, se Iddio soscrive la vostra supplica: Guai a voi se la rigetta: tra pochi giorni dopo aver marcito nell'ozio inganuevole, vi trovarete con le mani vuote: dopo di esservi raggirato in mille affari, vedrete di non aver dato un passo per la eternità.

In lecondo luogo applicate l'animo vostro a ponderare quanto prezioso sia il tempo, che Iddio vi concede. So che troppo corto è il nostro pensiero, e insufficiente la nostra lingua, e quelle ancora degli Angioli del Cielo, a penetrare, a spiegare la di lui preziofità , mercecchè vale tanto , quanto vale il Paradiso medesimo. Si, è tanto prezioso il tempo da Dio a noi conceduto per guadagnarci il Cielo, che fe li Beati nella pienezza de' loro beni potessero invidiarci alcun bene, niun'altro al certo c'invidiarebbero che il tempo; e se i Demont ne avessero avuto da principio dopo il lor peccato un altro folo momento da poter col pentimento fcancellare il loro reato l' inferno non avrebbe laggiù neppur un sol Demonio. Or perchè credete voi, che l' Altissimo vi conceda massime dopo la colpa un si prezioso tesoro del tempo? non per altro senon per darvispazio di penitenza, onde poffiate con il dolore e pianto cancellare le macchie contratte. E voi abusandovi di si distinta grazia e misericordia, (distinta la chiamo, perchè a tanti altri giustamente negata ) in vece di pentirvi, e di affaticarvi in opere buone, dormite profondamente nell'ozio. e come avete una volta raccontate le vothe colpe a un Confessore, ne vivere si

lie-

lie

218

me

za'

a r

E

zic

VO

for

ftc

na

De

iro

¥0

po

qu

281

dà

10.

VO

81.

86

Ip.

re

211

I

de' Cherici, e Sacerdoti. 255

lieto e tranquillo come se non le aveste giammai commesse, anzi pensate a commetterne di nuove. Si può trovare stoltezza maggior di questa? Chiamareste pazzo, a ragione colui, il quale gettasse via l'oro, l'argento, le perle, le gemme preziose. E voi che gettate via la margherita preziosa, e inestimabile del tempo, con qual vocabolo vi avrò da chiamare? Credete sorse, che abbia a durar per sempre questo bel tempo? Ah che io veggo avvicinarsi la morte stimolara dalle vostre colpe, già vi veggo spogliato di tutto il tempo, e ridorto a tanta mendicità, che nechiederete per limosina un rimasuglio, nè

provarere chi ve lo dia.

Su dunque risvegliarevi da questo pigro: fonno, che tanto danno vi reca all'anima, vostra, e sare come un Viandante, che dopo efferfi posto a dormire all' ombra di qualche pianta, nello svegliarfi, riconoscendo quanto i compagni lo hanno avanzato nel cammino, raddoppia i passi, e si dà fretta per raggiugnerli . Voi avete gettato via tanto tempo, ora è tempo di ricuperarlo. Il tempo che vi rimane è incerto, e sarà sempre breve ; laonde se oprarvolete da faggio, ripefcate gli avanzi di si preziofa mercanzia gerrara in mare, e quel che ve ne rimane non fia da voi più gettato per diletto al fondo. Venite alla pratica, disponete col configlio del Padre spirituale le vostre occupazioni in avvenire intorno a quello, che avete a fare ogni: giorno, ogni settimana, ogni mese, ogni anno, ed ecco riacquistato il tempo perduto e messa in sicuro la vostra eterna lalute.

Per riordinare poi chi fosse troppo occupato nelle faccende mondane, per le qua256 Biblioteca ad ufo

rà

10

do

18

P

C

ľ

li impiega malamente il tempo, perchè lo spende in cose da nulla, dirò meglio in tante tele di ragno, conviene moderare l' eccesso o sia nella quantità, o nella qualità. ovvero nel fine. E' di mettieri dunque diminuirle, se volete dar luogo alla grazia del Signore, ed effere per effa illuminato ad operare la vostra salute. Non vi sidice per questo, che dobbiate lasciare ogni forta di occupazione, perchè talvolta ve ne fono alcune per le circostanze necessarie, ma che dobbiate diminuirle, acciocche posfiate acquistar la vera sapienza, e la cognizione di Dio, e del vostro indispensabile dovere, imperocchè qualor lo spirito è di troppo caricato, come si può sollevare a Dio, alle cose eterne? Le stesse medesime occupazioni più sante debbono prendersi a misura, acciocchè non accada, che per custodire gli altri si trascuri sè stesso. Non è certamente elogio della Sposa de' Cantici l'effere stara posta per Custoditrice delle vigne, se poi non ha custodita la propria vigna: Pofuerunt me cuftodem in vineis, vineam meam non custodivi. Guardatevi, che ancor di voi non abbiafi a verificare un fimile detto, che dopo effere stato eletto, e posto a custodire l'anime altrui, non abbiate a trascurare di custodire la propria. Vi domando, se avete una lite, e andando a parlare col vostro Procuratore, lo trovate affediato da molta gente, non ve ne attriftate per timore, che nell'attendere agli altri, trascuri la vostra caufa? Or con quanta maggior ragione nondeve attriftarsi L'anima vottra, nel vedervi affollato da tanti penfieri, da tanti affari mondani, e che riferbate per ultimo di tutti li vostri doveri di pietà, di Religione, che non avete tempo da compirlide' Cherici, e Sacerdoti. 257.

fenon in una fretta precipitosa, non temerà ella che la trascuriate, e che un giorno

la perderete?

i

e

0-

0

E

e

11

14

e-

13

11-

ta

2

f-

Voi direte forse, che queste vostre occupazioni non fono cattive; ma io virispondo che sono eccessive, e perciò dovete of fervare quali sieno le meno necessarie, e importanti, e scaricatevene opportunamente, fate parte di queste a qualche altro compagno, o domestico, o parente. Voi stesso dite che non avete un ora di riposo, che fiete sempre fra le spine, e che il premiodi una fatica è una fatica maggiore, la mer. cede di aver concluso un'affare è il timore di non concluderne un altro ; questo è consumarsi con una stolta fatica: Stultolabore consumeris. Lasciate che i morti sep. peliscano i loro morti, voglio dire lasciate le cure del fecolo ai fecolari, e voi attendete alla vostra, e altrui santificazione .

Che se nella qualità de' negozi vi fosse il disordine, deh per quanto vi preme la vostra eterna salute. sdosfarevi assolutamente di simili intrichi, perchè l' impegnarsi in una cosa pericolosa di peccato, egli è talora un impegnarsi in una serie lunga di molte gravi trasgressioni, e qualor fi fi è impegnato in affari di fimil forta, fi vuole in ogni modo giugnere al fine , e quando i mezzi leciti non sono sufficienti, e capaci, non fi ha timore di ufarne d'illeciti. Finalmente se l'eccesso consistesse nel fine, badate bene che in tutti li voltri affari dovete avere la mira alla carità. e. alla giuftizia, ma primo di ogni altro dev' essere l'anima, e Dio: Quærite primum regnum Dei, & justitiam ejus: e allora si che riusciranno sempre bene le cose, che intraprendete, perchè quand' anche non

258 Biblioteca ad uso conseguiate il temporale, conseguirete l' eterno. Ricordatevi, che avete un negozio solo, che merita questo nome, ed è falvar l'anima vostra. Beato voi, se questo negozio vi riesce bene: infelicissimo voi fe vi riesce male. Vi lascio con la verissima sentenza di Gesù Cristo: Quid prodest bomini, si universum mundum lucretur, animæ vero suæ detrimentum patiatur?

\*\*\*\*\*\*\*\* \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

# ESAME PRIMO.

Sopra la sima, ed amore, che un Ecclesiastico deve avere per lo sudio.

TNO de'mezzi per fuggire l'ozio, e affieme star longano dalle mondane occupazioni, si è per un Ecclesiastico il concepire, e mantenere una particolar stima, e un vero amore allo studio; imperocchè qualor l'anima è portata verso tal' oggetto, in quello fi occupa di maniera, che quasi si scorda dell'altre cose, e attende folo a riempirsi di nuove cognizioni. Io vorrei, che una volta il vostro spirito penetrato fosse da tal verità, perchè non avesse a cadere sopra di voi la terribile minaccia fulminata dalla divina Giuftizia in Osea contro gli Ecclesiastici ignoranti. Afcoltiamo con spavento ciò, ch' ella dice a'fuoi Ministri: Perchè voi avete rigettata la scienza, io vi rigetterò dal Sacerdozio: Quia tu scientiam repulisti, & ego repellam te, ne Sacerdotio fungaris mihi: e per l' Appostolo S. Paolo ci fa sapere: Perchè voi amate avete le tenebre, voi vi dimorarete

do

qu

ut

21

fe

e

(

P

d

de' Cherici, e Sacerdoti. 259

per tutta la eternità: Si quis autemignorat, ignorabitur. Oh Dio! che terribile gastigo non è mai questo, qual santo timore non dovrebbe concepire il Cherico, il Sacerdote, qualor si vegga sprovisto di quella scienza necessaria al suo ministerio? Esaminiamo un poco qual'amor, e quale stima abbiamo.

avuta per lo studio.

Siete voi stato per suaso, che la ignoranza negli Ecclesiastici, essendo un diferto, che secondo il sentimento de SS. Padri non può essere supplito da verun talento, secondo i Concilj li rende indegni di entrare agli Ordini santi; e siccome la Chiesa giudica, e procura di allontanare gli iniqui e i peccatori dal Sacerdotal ministerio, così intende e vuole non ammettere al fagro uffizio gli ignoranti, e a chiunque privo della dovuta scienza minaccia la divina vendetta, qualor imperiti nelle sagre ed umane lettere vi pongono il piede?

Siete voi rimatto convinto, che il Sacerdote effendo depositario della parola di Dio, della sua dottrina, e delle sue verità, ed essendo obbligato per la sua dignità d'istruire, di riprendere, e di esortare il popoli, egli è tenuto a possedere quella scienza, senza la quale non può soddissare a questa sua obbligazione precisa ed indipensabile? Questa verità ci viene confermata dall'oracolo di Malachia: Labia Sacerdotis custodiunt scientiam, & legeme

requirent de ore ejus.

Siccome questa scienza non si può acquistare, che per lo studio, vi siete voi applicato con affetto, con coraggio, e con

perseveranza?

Vi fiete forse immaginato, che la vostra divozione e pietà potrebbe supplirvi? E avete quindi creduto per una falsa considen-

Biblioteca ad uso 260

za, che senza fatica i lumi di Dio non vi mancarebbero fecondo il bifogno?

La negligenza da voi usata ne' vostristudi, provenne ella forse da un errore impresso nel vostro capo stravolto, cioè che ad un Prete basta sapere celebrar la Messa, e recitar il suo Breviario, quantunque ciò non fia che una parte delle sue obbligazioni?

Questa negligenza nasc'ella altresi dal non avervoi certo ingegno pronto ed aperto per la scienza, laonde non sapete risolvervi a fare ogni sforzo necessario per acqui-

ftarla?

Sotto pretesto di non volervi mettere a diriggere gli altri, fiete stato negligente nel darvi allo fludio, nulla confiderando, che vi possono capitar degl'incontri, come sarebbe di una Persona moribonda, da cui non possiate dispensarvi senza peccato per la mancanza di altro Sacerdote, dalla ministrazione de' Sagramenti, e dall'esercizio di altre funzioni, per cui sareste in pericolo mancando la fcienza di commertere falli irreparabili?

Finalmente convinto che siete, essere la scienza egualmente necessaria ad un Ecclesiastico che la buona vita, avete voi fuggita la ignoranza con tanta premura, quanto il vizio, e vi fu non meno a cuore il divenir sapiente, di quello che rendervi

virtuofo?

Mio Dio, che ci avete mostrato ad evidenza quanto lo studio sia necessario agli Ecclesiastici, qualor ci dite, ch' eglino sono la luce del mondo, e che ne debbono diffipare le tenebre : aprite, se vi piace, gli occhi nostri sopra questa verità sì importante, e fateci ben comprendere, ch' egli è impossibile il renderci fedeli, se non

abh

riffi

dive

mira di

altr aml

S

am;

ma

di

An

ne

ti

no

a (

00

fu

Pe

de' Cherici, e Sacerdoti. 261
abbiamo una stima, ed un amore particolarissimo per lo studio, senza cui non potendo
divenir sapienti, che per forza di un
miracolo, saressimo certamente in pericolo
di perderci, e di precipitare ancora gli
altri. Cæcus, se cæco ducatum præstet,
ambo in soveam cadunt.

### SONOSOSOSOSOS

# MEDITAZIONE SECONDA

PER IL DOPO PRANSO.

Sopra l' Amor di Dio .

I.

Onfidera, Anima mia, e getta uno fguardo della tua mente al tempo passato, e rifletti che Iddio sempre ti hà amato, non già con un amore di parole, ma bensì di farti, cioè ricolmandoti sempre di benefizi, e di grazie, a te dal Divino Amore a dovizia dispensate. Egli stesso se ne dichiara, e protesta: Charitate perpetua dilexi te: e vuol dire: Io son quegli, che ti traffi dal nulla, dandoti l'essere, che non avresti senza dime. Io te lo conservai a dispetto di tante ingiurie, che mi facesti. Io ti diedi l'ingegno, la nobiltà, la falute, e ogni altro bene, che tu possiedi. Tutto fu effetto deli'amor mio; e tutto ti diedi per carità, senza che avessi alcun merito presso di me, e senz'aver bisogno alcuno di te. Unicamente perchè ti amai, Dilexi; e sempre ti amai: Charitate perpetua dilexi te.

Pen-

Biblioteca ad ufo

Pensa in oltre ai beni spirituali, che tu hai da me ricevuto: il dono della Fede, i Sagramenti, le Ispirazioni, la Remission de' peccati, e questi quante, e quante volte te gli ho perdonati? Era io forse obbligato dopo tante infedeltà a rimetterti in grazia mia? Non potea in vigor di giustizia punirti ben mille volte, e abbandonarti? Chi ti salvò, chi ti preservò dal furore della mia Giustizia? Se non il mio amor. Chi mi ritenne, che insieme con tanti altri tuoi pari nella colpa non ti cacciassi giù nell' Inserno? Se non il mio amore, con cui sempre ti ho amato. Ah ingrato, se almeno almeno non me ne rendi le dovute grazie.

Da un tal' eccesso della Divina Misericordia fi andava animando S. Agostino ad amare sempre più Dio, onde esclamava: Diligam te, quia in excessu misericors fuisti erga me; e riflettendo di più al modo, con cui il Signore lo aveva tirato a sè, mentre da lui fuggiva, ripeteva sovente: Persecutus es sugientem me, & oblitum tui non es oblitus: così dicevano, e operavano i Santi; e tu che sei forse nel medesimo caso, qual'è il tuo amore verso Dio, che sì ti ha amato? Qual'è la tua corrispondenza a chi ti correva dietro allorche da lui fuggivi, e di te fi ricordava, allorchè ne vivevi più dimentico? A chi ti fece qualche favore più volte hai detto: So la mia obbligazione, so quanto devo: e nelle occasioni hai procurato di non mostrarti ingrato. Solamente verso il tuo Dio vorrai commettere un si grave torto, di non mostrarti grato almeno con amarlo?

mi

egl

M.

no

an

1

in

pe.

ne

fe

de

in

va

ne

ca

VE

ta

di

die

C

#### II.

Onfidera, Anima mia, e volgi un pensiero al presente. Iddio sempre mi ama, mercecchè in qualunque aspetto egli si rimiri, altro non vedesi che amore. Ma offerva però, che un amante, qualor non veggafi corrilpolto dalla persona che ama, o lascia di amare, o rivolge in odio l'amore; e allora fingolarmente, quando in vece di effere riamato, veggafi bruttamente offeso, ed oltraggiato. Non così però Iddio, segue egli ad amarti, benchè l'offendi. Ti sopporta, ti aspetta, ti chia. ma, ti porge i suoi ajuti in tutte le tue necessità: ti soccorre con le sue grazie, nè sminuisce un punto dell'amor suo verso di te con tutte le tue ingratitudini, e infedeltà. Ditemi: V'è giorno, ora, o momento, in cui non proviate gli effetti dell'amor suo? Se lo ritrovate, direi quasi, che in quel momento mi contento che l' offendiate.

12

e

S. Terefa a tal rifleffo ftruggevafi tutta in atti di contrizione, e di amore, e provava nel suo spirito un' acerba pena nel vedersi ricolmar di grazie, quando cadeva in qualche colpa, e diceva: Il vedermi ogni giorno ricever grazie, pagando tanto male le ricevute, è per me una forte di tormento terribile. E tu Anima mia, che dici, che risolvi? Come tutta non ti distruggi in amaro pianto nel veder per una parte il continuo amore, che Iddio ti porta, e dall' altra la tua ingratitudine a tanto amore? Ami una bestia, che ri serve, un cane, un cavallo, un uccello; e Dio, che ti fa tante grazie non l'amerai! Le bestie stesse mostrano di amare, e di riconoscere

254 Biblioteca ad 1160

il loro Benefattore, e tu fola non corrifponderai in amore a chi tanto ti ama, e

ri benefica con tanto amore?

Ma che cosa ti costa l'amare Dio? Se ti dicesti, che per amarlo ti conviene far Junghissimi pellegrinaggi, grandi limosine, asprissime penirenze, atti eroici delle più sublimi virtù, potresti aver qualche scusa. Ma che scusa addur potrai, di non amar il tuo Dio? di non sapere come far ad amarlo? di non potere? Mentisci, perchè non v'è affetto, a cui l'Uomo più inclini, quanto all'amore. Tutti amano qualche cofa, e tu stesso ti sentirai inclinato ad amare or questa, ora quell' altra cosa. Possibile che il tuo Dio non ritrovi presso di te attrattive tali per farsi amare? Postibile che il tuo cuore non fi rifolvi ad amarlo? Quando ella fia così, fappi che zu sei divenuto un mostro il più abbominevole di ogni altro mostro, mercecchè non ami un Dio di tanta maestà, il quale si avvilì per così dire ad amare una vilissima creatura come sei tu, e ad amarla continuamente con tanto amore.

#### III.

Onsidera, Anima mia, e rivolgi lo sguardo all' avvenire. Iddio non è contento di averti amato, di amarti al presente, ma ti vuole amare per sempre. Offerva que' benefizi futuri, che ha in disegno di farti, quali misericodie teco vuol' egli usare, acciocchè anche per questo ti risolvi a riamarlo. E come nò? Se ad un povero contadino sosse lasciata per testamento una pingue eredità, per cui dovesse mutar stato, e condizione, ditemi, benche dovessero passare alcuni anni prima di

giu-

p

m

a

a

178

C

Ja

be

CO

in

in

eff

P

b

27

de' Cherici, e Sacerdoti. giugnere ad averne il possesso, e goderne il benefizio, non fi stimarebbe fin dall' ora beneficato, e non professarebbe un amor distinto al suo benefattore? Oh che bella Eredità ! Oh che gran patrimonio a te povero verme della terra, e figliuolo della miseria tien preparato il Signore lassù nel Cielo! Già nel battesimo te ne diede la investitura, cosicchè puoi ridire : Io da quì a poco tempo debbo andar al possesso della gran Eredità a me promessa, e per me preparata dal mio Dio. Egli mi vuole amare per sempre, mi vuole sempre seco kui in Paradiso; così è, così è. Vuol'egli amar voi , e vuole effer'egli da voi riamaro per tutta la eternità. Vi brama alla compagnia degli Angioli, affieme co'Santi nel fuo Paradifo. Oh amore che non ha pari! Oh freddezza ch'è mai la mia intollerabile e mostruosa!

ľ

ľ

ad

1-

he

b-

il

na

la

10

è

al

e.

117

111

Non è egli vero, che Iddio gode tutta la sua felicità, e beatitudine in sè medesimo, e siccome su sempre di questa sola beato per tutta la eternità antecedente alla creazione del mondo : così bearo sarebbe di questa sola per tutta la eternità conseguente; onde che imperta a lui l' avere un beato di meno in Paradifo, o un dannato di più nell' inferno? Che importa! Alla di lui beatitudine nulla importa, ma troppo importa all'amor suo, e quasi non potesse esser beato senza di me, vuole che io vada ad effer beato con esso lui, e beato della stessa beatitudine, ch' egli gode in sè medesimo. Oh amore, oh amore! Ah mio Dio ve ne domando perdono, non solamente di non avervi sinora amato, ma di avervi per tanto tempo sì bruttamente offeso. Væ tempori illi, quo te non amavi, diceva S. Agostino, Væ tempori Bibliot. Cher. T.IV.

M

illi, quo te graviter offendi: Guai a me. che sì trascurato fui nell'amarvi. E perchè? Perchè mi scordai de' vostri benefizi, e seppur me ne ricordai, li ho mirati come benefizj generali, e non particolari. Non così pensava S. Paolo, il quale diceva: Qui dilexit me, & tradidit femetipsum pro me. Quanta maggior impressione farebbero nel mio spirito le divine misericordie, se le riconolcessi come fatte per me solo : al certo che da qualunque parte io rivolgessi lo sguardo, al di dentro, fuori di me, nell' anima, nel corpo, altro non ritrovarei che fegni particolari di una spezial Beneficenza di Dio. In una parola vedrei un amore fenza misura, un amore senza termine, un

amore senza esempio.

Stabilite pertanto di fare sovente nell' avvenire atti di amor di Dio, giacchè questo non è mero configlio, ma è obbligo di precetto, intimato espressamente da Dio: Diliges Dominum Deum tuum . Mi lufingo . che non vorrete riculare di consegnarvitutto in offequio di questo sommo Benefattore. Confondetevi per la vostra freddezza e ingratitudine, deteftatela mille e mille volte. Risolvete, che in avvenire il Signore dev'essere l'unico vostro bene : Deus nieus & omnia, cioè, che voi l'avete ad amare sommamente per il suo merito infimiro, e che avete a fare per lui quello, che non fareste per verun altro degli Uomini, pigliando a cuore i suoi interessi, impedendo in voi, e negli altri il peccato, ch'è l'unico suo nemico, e non avendo altra cosa che più vi prema, che il cercar la sua gloria, la sua volontà. Questo sia il massimo e principale di tutti i vostri propofiti, questa la brama di tutte le brame, questa la fomma di tutte le vostre de' Cherici, e Sacerdoti.

domande, di amare perfettamente il vostro Dio. Ditegli, che se voi siete un ingrato, egli è un Dio di misericordia, che non si lascia vincere dagl'ingrati; e che se voi non meritate di amarlo, egli merita insi nitamente di essere amato; che vi conceda di poterlo amare, mentre con questa grazia voi siete ricco abbastanza, nè vi resta altra cosa da poter domandare, o bramare: Amorem tui solum cum gratia tua misi dones, ser dives sum satis, nec quidquam aliud ultra posco.

e

1

a

a

re

O

0,

t-

0-2a

lle

10+

215

0 ,

0-

G.

do

car

lia

Ar1

12-

fre

# LEZIONE SECONDA.

Sepra il Timor di Dio.

DUE forti di timore possiamo qui difinguere al nostro proposito, uno che nasce dalla speranza, ed è di chi odia la colpa per timor della spena: l'altro, che nasce dalla carità, ed è di chi odia principalmente la colpa, e in riguardo alla colpa odia la stessa pena. La prima forta di timore è propria de'principianti, la seconda è propria de persetti; onde io non intendo di parlar del secondo, ma del primo.

Posto ciò, chi volge lo sguardo sopra la faccia del Cristianesimo, vede ben chiaro quanto Iddio è poco temuto, e non potrà far a meno di non lasciare d'inorridirsi, quando non abbia perduto o la ragione, o la fede. Non vi pare, che siamo giunti a quel gran disordine detestato dal S. Giobbe, che non si teme l'Onnipotente, quasi che nulla potesse operare contro di noi: Quasi nibil posset facere Omnipotens, assimabane

M 2 eum;

eum : e che dalla maggior parte de'Cristiani si offende, perchè egli è buono, e si strapazza perche perdona? Che differenza fanno alcuni dall' aver Dio favorevole, oppur contrario ne' loro affari, che timore concepiscono, dopo averlo irritato con gravissime ingiurie? Si ride, fi scherza come prima, si dormono quietamente tutti li sonni, e fi cercano come prima tutti i paffatempi. Questa falsa ficurezza, e temeraria baldanza, per cui van dicendo cogl' empi descritti nel libro della Sapienza: Peccavimus, & quid nobis accidit trifte? Abbiamo peccato, e poi che avversità, che gastigo ci avvenne? Questa questa è una delle principali cagioni, per cui fi dannano.

n

0

Z

ci

ti

0

0

De

no

di

d

8

re

m

247

i

Le conseguenze funeste, che all'anima derivano da questa malvagia sicurezza, si possono ridurre a due capi: chi pecca senza timore, non si converte dal suo peccato; e chi è giusto senza timore, non persevera nella sua giustizia. Si può dir di più in detestazione di questo disordine, quanto il farvi vedere, che si oppone direttamente al principio, al progresso, e al compimento

dell'eterna falure? i a salenal emparisa

Si oppone al principio della nostra salute, perchè chi è peccatore senza questo timore, non lascierà di esser tale: lo disse espressamente lo Spirito Santo: Qui sine timore est, non poterit justificari; e la ragione è manisetta, perchè chi non teme nel nostro caso, dà a divedere di esser pieno di superbia, o di una solenne pazzia. Sembra a costoro, che l'Inferno non sia fatto pen essi, si stimano nel loro interno di esser qualche gran cosa, persuadendosi, che Iddio al bia loro a portar rispetto, e benchè severo cogli altri, abbia con essi ad effere condiscendente. Sentono i ruggiti del siero Lione, che

de' Cherici, e Sacerdoti.

che va loro d'intorno per divorarli, ma non fi prendono pena alcuna dandofi ad intendere d'efferne tolti felicemente dall'ingorde zanne fenza alcun loro travaglio. Or qual disposizione più contraria alla grazia di Dio, ch'è pur necessaria a cominciar l'opera di nostra salute, mercecchè è Divino l'oracolo che c'insegna, che Deus superbis resistit, bumilibus autem dat gratiam?

Che fe gli vogliamo credere infensati, non è questa un altra opposizione a cominciar la lor conversione? Per ottenerla d' ordinario deve il timore eccitar nell'Anima i primi movimenti alla grazia: ma s'essi per la propria pazzia non temono, e vanno incontro audaci a turti i fulmini della divina Giustizia, non si spaventano de'suoi divini giudizi, che pur fono un abiffo profondo, fono imperturbabili in mezzo a galtighi, che Iddio piomba a quando a quando fovra de' Peccatori, come s' hanno a convertire coftoro, mercecchè del Signore la strada ordinaria per convertirli si è, scuoterli col timore, rappresentando ad essi ora la morte vicina, ora il rigore del divino Giudizio, ora l'eternità delle pene?

Dato però, ma non concesso, che possitate anche cominciar senza timore la vostra conversione, come potrete credere di perseverare, e perfezionar senz'esso l'eterna salute? Il timore è il principio, e sondamento di tutto l'ediszio spirituale: Institum sapientiae timor Domini. Dunque egli è manisesto, che non solo non potrete cominciar la fabbrica, ma eziandio non potrete tirarla innanzi, e darle quella fermezza, ch' è necessaria a perseverare. Perciò il Savio dopo aver chiamato il timor di Dio principio della sapienza, da lì apoco lo chiama

M

Biblioteca ad uso

corona della fapienza: Corona fapientie timor Domini; per dinotarci, che il timore ferve a tutto, ferve a dar principio sodo alle virtù, e a dar a quelle la perseveranza, e la corona, laonde giustamente diceva. S. Bernardo di aver imparato dall'esperienza, che per disporsi alla grazia, per conservarla, e per ricuperarla, ove si perda, non v'è mezzo migliore che il timore. to

fa

ad

ca

Ci

d

c

pi

et

il

ti d

C Inf B.

7

di Dio in ogni tempo.

In oltre non è manifesto, che chi temesi guarda da pericoli di peccare: Qui timet , cavet ne iterum peccet; e per lo contrario chi non teme, si espone ad ogni rischio, e ad ognitorta di caduta? Vedetelo chiaro. in una Città quando è scossa dal tremuoto. e quando è finito. Al sentire le fiere scosse. tutti fi metrono a pregare, ad alzar voti a Dio, a promettere penitenza: ceffano le vilite, i paffeggi, i giuochi, i conviti, le conversazioni, i divertimenti. Celfano le scoffe, ritorna la tranquillità, ecco di nuovoi passatempi di prima . Non altrimenti avviene nell' Anima scotsa da un timor santo di perdersi, si apparta da divertimenti mondani, attende all' opere di pietà, di Religione, ricorre a Dio, ai Santi. Ponete caso che cessi questo timore, eccola di nuovo alle primiere amicizie, ai pericoli di prima. Non è dunque da maravigliarsi se il Demonio adopri ogni arte di togliere questo santo timore dal cuor de'Peccatori. perchè sa ben' egli quanto giovi al suo intento. Per far cadere la nostra madre Eva, là nel Paradiso terrestre da null' altro cominciò la fua tentazione fenon dal levarle il timor della morte da Dio minacciatale: Nequaquam moriemini. No non è vero, non morirete: Iddio è buono, non vi vorrà condannare per si poco, quindi

de' Cherici, e Sacerdoti. toltole il fondamento, la fece cadere senza fatica. E questa pure è l'arte, ch'egli adopra con noi, toglierci il timore, e spargere nel cuore una mal fondata ficurezza. Chi ha d'andare in Paradiso, se non vi vanno i Cristiani? Iddio è buono, è pieno di misericordia: se guardasse ai nostri peccati, il mondo farebbe finito; e con fimili sciocchezze, che presso gl'ignoranti peccatori fono ricevute come arcani di celeste dottrina, dà loro a credere il Tentatore, che il salvarsi in fine sia un opera di niuna fatica, di niuna premura, e che con un picchiamento di petto, con un peccavi fi porti fuori la causa pendente della grande eternità.

Quello poi, che vieppiù accresce il male si è, che quanto il Demonio leva a costoro il timor santo, tanto ne aggiugne loro di timor mondano, che consiste nel timore di dover perdere i beni e piaceri terreni; quindi più si teme senza paragone la perdita di una lite, che la perdita dell'Anima propria, più si teme di perdere l'onore, che il Paradiso, più una storta occhiata di qualche Persona autorevole sopra di noi, che le minacce di un Dio onnipotente, simili appunto ad Adamo, che nemico di Dio per la colpa, di altro non temeva, senon per vedersi spogliato: Timui eo quodi nudus essemi.

e

0

i

i

e

li

0

9

11

0

ò

A togliere pertanto si grave disordine, il primo opportuno rimedio si è ricorrere a Dio con la Orazione, ripetendo con il Salmista: Confige timore tuo carnes meas, a iudicijs enim tuis timui. Il secondo rimedio devesi applicare alla radice del male. Questa baldanza del peccatore nasce, come si disse, da una doppia ignoranza, per cui non sa, nè che cosa sia la Misericordia

W 4

divina, nè la divina Giustizia. Non sa che cosa sia la Misericordia, imperocchè fe la raffigura per una non curanza del peccato, e come fosse una mica l'offesa, che contro Dio si commette peccando, così poco vi penfi a punirla. Ma s'inganna a partito il misero, mercecchè pare, che tutti i divini attributi fi levino sà per vendicare la ingiuria ricevuta, onde sia necessario che la Misericordia si rinforzi per mantenere illeso il peccatore dal gastigo, e che con la pazienza esercità anche la fortezza, la pazienza verso di noi, la fortezza seco stesso per sopportarci. Aggiugnete, che questo Dio sì misericordioso non lascia di misurare il corso alle nosere passioni, e di segnare i confini alle nostre colpe, e se si predica infinita la sua Misericordia, non sono però infinite le sue miserazioni, cioè gli atti di questa Misericordia, cosicchè non si può sapere quanto vi voglia a compierne il numero. di maniera che quel Signore, che vi sopportò fino al presente, non si sa se vorrà fopportarvi in avvenire, e che al primo peccato da voi commesso non piombi il meritato improvviso gastigo: dal che ne viene, che non intendendo il peccatore tali verità da stolto va decantando la divina Bontà, e segue a moltiplicare peccati sovra peccati.

L'altra pazzia, che regna nel cuore del peccatore, siè chiuder gli occhi a rimirare la sua divina Giustizia, e singersi un Dio buono sol per metà, cioè buono solo in sar bene, ma non buono a punire il male. Eppure deve venire un tempo, in cui Iddio dovrà sicuramente usare del rigore di sua Giustizia, perchè ad essa incombe il ristorare quel danno, che alla sua gloria

han-

in

pi

di

la

a

VO

al

fo

ip

mo

un

all

de' Cherici, e Sacerdoii. hanno recato i peccatori con abusare della lor libertà. Quando l' Uomo pecca, pone in primo luogo la sua volontà, e nell' ultimo pone quella di Dio, giugnendo a sì orrido eccesso di volere, ch'egli quasi serva alla perversità delle sue brame. Che con: fusione più orribile, che sconvoglimento più mostruoso! Perciò, se il peccatore non torna opportunamente a racconciare questo disordine con la penitenza, dando a Dio la preeminenza con umiliare sè ttesso accorre in fine a riordinarlo la divina Giustizia col gastigo. A voi dunque tocca riempiere la mente di queste verissime cognizioni, e formarvi una giusta idea della divina Maestà. Il tempo presente voi è conceduto per riparare con la peni tenza delle colpe passate al grave disordine altrimenti vi sovrasta la pena.

E' vero che il timore non ha ad effere folo, ma deve andar congiunto con la fperanza, coficchè qualunque volta il Demonio tenta d'introdurre nel vostro cuore una temeraria baldanza, voi difendetevi col timore de' divini Giudizj: qualor vi assale con tentazioni di dissidenza o disperazione, difendetevi co' motivi della speranza, e delle divine Misericordie, e in tal maniera con questo giusto peso portete accertarvi di camminare verso la beata

gi a dire la precole de la Chiefa chiq-

the crust, of a quality lugger of a validable can be called a factor of the lugging of the contract of the con

eternità...

## ESAME SECONDO.

Sopra i Viaggi degli Ecclesiastici.

A D un Ecclesiastico altro modello non faprei proporre delle sue azioni, che Gesù-Cristo, di cui dev' essere una viva copia. Offerviamo dunque ne' diversi viaggi, ch' egli sece nel tempo di sua vita mortale, quanto puri non erano i di lui sini, quanto santi i di lui passi, quanto edisicante il suo esteriore. Egli non cercava che di piacere al suo divin Padre, che fare del bene agli uomini, che d'adempiere a' suoi doveri, e tutta la sua condotta era mirabilmente regolata sì nell'esterno, che nell'interno. Esaminiamo un poco se i nostri viaggi sieno simili a quelli del nostro divino Maestro.

Siete stato fedele a portar nel viaggioveste decente, o sia per la materia, o per il colore, o per la figura, cosicchè chiunque avesse a vedervi, vi giudicasse per-

Cherico, e non per secolare?

Vi su in voi attenzione di portarvi qualche libro di pietà, e principalmente qualche parte della S. Scrittura, che i Santi hanno chiamata il proprio libro de' Sacerdoti: Liber Sacerdotalis?

Siete voi stato sedele nel tempo de' viaggi a dire la preghiera, cui la Chiesa chiama l' Itinerario, ch' essa santamente ordi-

nò per li Cherici?

La vostra considanza in Dio su tale, che vi siate contentato di non portarvi altre armi, che quelle suggerite a voi dalla Chiesa, le orazioni, e le lagrime? Clericorum arma sunt orationes & lacryma: quindi avete voi trascurata la vostra ora:

710-

ftc la ch

il

tra

me

qu

le

\$2

ne

di

di

18

pa

ur

H(

de

C

m

de' Cherici, e Sacerdori. 275 zione, e le vostre solite preghiere in quefto daro tempo, e differira sino alla sera la recita del Breviario, senza ristettere, che questo è un tempo, in cui stanchi per il cammino, egli è poco a proposito per ben recitarlo?

Così rispetto alla S. Messa, avete voi tralasciato di dirla troppo facilmente le Domeniche, e le Feste? E negli altri giorni, quando per qualche ostacolo non avete ce-

lebrato, l'avete almeno ascoltata?

Sotto pretesto di cacciare la melanconia, e di starvene allegramente, avete cantato, talvolta canzoni del mondo, e arie profane, che non son convenienti alla lingua di un Ecclesiastico?

Gli accidenti improvvisi, li tempi fastidiosi, le strade cattive, e gli altri incomodi del viaggio vi servirono per materia di lamento, di mormorazione, d' impazienza, in vece di benedire, e lodar Dio?

Essendo in compagnia, vi su a cuore di parlar a quando a quando di Dio, e di fare in maniera, che interrotti sossero con una santa destrezza tutti que' discorsi, che

non erano morigerati?

0

Allorchè vi fiete trovato con persone di fesso differente, siete stato lontano dall'addomesticarvi con esse, stando con tutto il riferbo, e la maggior serietà?

Capitando a qualche terra, o villa, o città, avete avuta premura di render i primi vostri omaggi a Dio con visitario nel

Santissimo Sagramento dell' Altare?

Siete stato nel numero di que' curiosi, indiscreti, e immortificati, i quali subito che sono capitati in qualche luogo, vogliono sapere tutto ciò, che vi passa, e vedere tutto ciò, che li può soddissare?

Avere avuta tutta la circospezione, all-M. 6 la:- Biblioteca ad ufo

lorchè vi fu necessario dormire in moltinella stessa camera, non avendone potuta

avere una in vostra spezialità?

In fine tutta la vostra condotta fu ella sì ben regolata nel viaggio per non dispiacere a Dio, per schivar il peccato, e per ottenere fopra di voi la grazia di un fe-

lice, ed innocente ritorno?

Mio Dio, il possente motivo per esser ben regolati ne' nostri viaggi, egli è considerare, che voi notate tutti li nostri pasfi, per dover rendervene un tempo conto: Nonne ipse cunctos gressus meos dinumerat? Deh imprimeteci bene queste verità, affinchè vegliando attentamente sopra tutti li nostri passi andiamo esenti da que' pericoli, cui va soggetto chi viaggia sì rispetto all'anima, che al corpo, e siccome egli è impossibile che si possino tutti schivar senza la vostra misericordia, fateci grazia di concederci quello stesso ajuto, che deste un tempo al giovane Tobia, e che la Chiesa vi domanda per tutti gli Ecclesiastici. che si mettono in viaggio: Angelus Raphael comitetur nobiscum in via, ut cum pace, falute, & gaudio revertamur ad prepria.



# GIORNO ULTIMO.

# MEDITAZIONE

PERLAMATTINA.

Sopra la sima grande, che deve farsi delle cose picciole.

T

Onfidera, Anima mia, questa importans tissima verità dettataci dallo spiritoni Santo, cioè, che una persona, e massime Ecclefiastica, la quale sia veramente timorata di Dio, e che stia attenta per afficurarsi quanto mai può la salute dell' ani: ma propria, non v'è pericolo, che trascuri, o strapazzi cos' alcuna per minima chefia, la quale possa ajutarla, o disturbarla dal suo fine desiderato: Qui timet Deum 3, nibil negligit. Nulla affarto trascura, qualor voglia efficacemente conseguire il Paradifo, non le buone occasioni, non le ispirazioni, non gli obblighi fuoi, non lecose di sua divozione, non i soliti suoi: esercizi. Così del pari qualor dica davvero, e voglia salvarsi, non disprezza alcun. male con quella libertà, per cui talvolta. si va dicendo: Questo è picciolo male, arriva fol a peccato veniale: non importa, non perdo mica per questo la grazia di Dio, nè il Paradiso: Nihil negligit.

Se mai per il passato fosti meno attenta, a' tuoi doveri, e più trascurata nel comenettere le imperfezioni, e peccati veniali.

Biblioteca ad ufo d'ora innanzi devi essere molto sollecita su questo punto, altrimenti tutto il frutto ritratto da questi fanti Esercizi si disfiperà come polvere agitata dal vento. E' vero che talvolta anche l' Uomo giusto lascia di fare molte opere buone, per esempio di sentir molte Messe, che potrebbe ascoltare, di far molte limofine, e molte penipenze, ma non le tralascia per il brutto vizio dell'accidia o della negligenza : lascia quest'opere per fiacchezza e debolez. za naturale, e talvolta per pufillanimità, ma non mai per un certo disprezzo, e non euranza, che dice, Anche fenza queste posso salvarmi. Nò nò: l'opere buone dall' anima giusta stabilite, come sono l' Orazione della mattina, l' Esame della sera, la frequenza de' Sagramenti, l'ascoltar la parola di Dio, l'intervvenire a quel pio e fruttuoso esercizio, guai che si tralascino per rincrescimento, o per svogliatezza. e se si ommettono talvolta, si lasciano per qualche cagione onesta e ragionevole, nè mai per pigrizia colpevole. Non va ella dicendo: Le farò poi, ad altro tempo, ad. altra ora , o giorno le rimerterò ; imperocchè da questo, le farò poi, ne viene fovente il non farle mai?

At

gr

ell

mi

gn

BO

91

di

d.

m

ca

m

Quante e quante volte non avete veduto per esperienza si funeste conseguenze di abbandonare appoco appoco l'opere spirituali, e tauti nostri proponimenti, del qual'abbandono ne su l'unica cagione la vostra pigrizia, ed una non curante negligenza? Ah mio Dio, a qual povertà di opere buone non mi sono mai ridotto! e perchè perchè in me non vi su vero amore verso di voi; se questo vi fosse stato, avrei superata ogni difficoltà, essendo verissimo, che comita vincit amor. Temo a ragione, che voi

de' Cherici, e Sacerdori. 279
mi abbandoniate, e mi paghiate della stessa moneta, che mi neghiate le vostre grazie più abbondanti, onde abbia a precipitar in maggiori peccati. Propongo si mio Dio, d'essere di ligente nelle cose ancorchè picciole, di farne conto, di temerle, assinche essendo io liberale con voi, vi degniate di spargere in abbondanza le vostre benedizioni.

#### II.

Onfidera, Anima mia, che non bafta a mantenere il frutto degli Efercizi, il non trascurare il bene, ma conviene altresi non trascurare alcun male per picciolo, che sia. Non dice lo Spirito Santo: Nihil mali committit, perchè anche il Giusto cade talvolta in qualche miseria, septies cadit Fustus: in multis offendimus omnes; ma dice nibil mali negligit . Perchè se un Giusto commette qualche colpa leggiera massime deliberata, non la disprezza, non la reputa un male da nulla: fe ne rammarica, se ne duole, si consonde avanti a Dio, e ne procura l'emenda. Un Giusto considera quel peccato veniale, come il maffi, mo di tutti i mali naturali , e a mille doppi peggiore, che se avesse indosso tutte le febbri, tutte le piaghe, e tutti i dolori. del mondo, anzi peggiore di tutti i Diavoli dell'Inferno.

Di più se in lui nasce qualche passioncella, la considera come un piccolo serpe, che porta il veleno; come una scintilla, che può partorire un grande incendio. Non dice mai con volto, e gesto da besse: Eh poco male, poco male. Se poi per avventura trascorre l' Uomo giuito in qualche colpa più grave, o sol che ne dubiti, als-

a

2

lora

lora piucche mai nibil negligit . Guarda il Cielo, che dica tra sè: Confessar un peccaro, o confessarne due, o tre, è già lo stell lo. Guarda, che riposi quieto, che viva tranquillo con quella spina nel cuore. Eccita subito nel suo spirito la contrizione, e non vede l'ora di portarfi a' piedi del Confessore, perchè quel peccato gli pare un peso insoffribile. Nè solamente non trascura il peccato, ma nemmeno l' occafione: la fugge, l'abbomina, e se ne tiene lontano, come da un Demonio, da un'

Aspide velenoso.

Vedete un poco quanto fiete vissuto lontano dal nodrire quelta stima, mercecchè avete avuto il coraggio di paffare le fettimane, i mesi, e forse gli anni con la colpa mortale sull'anima, o almeno di non far conto delle colpe veniali, dalla qual negligenza ne derivò molta spirituale rovina. Guardat evi di non incorrere in si farta trascuraggine per l'avvenire, imperocchè è verissima la sentenza di Gesù Cristo, che chi è infedele nel poco, surà infedele nel molto: cosicchè certi vizi, che ora vi fanno inorridire , fi renderanno familiari col tempo, e farete come fanno appunto i fabbricatori delle funi, un filo, e poi un altro, e così susseguentemente sino a formare funi per i carri, e gomene per le navi. Un peccato chiama l'altro, il veniale apre la porta al mortale ; il mortale non è contento di foggiornar folo nell' anima, vuole altri compagni, perchè fi è peccato, si ritorna a peccare, e n'è cagione, per non dir pena, lo stesso peccato. A mantenere pertanto il frutto de' fanti Esercizi proponete di osservar puntualmente questa massima, cioè di fare una gran tima delle cose picciole si nel bene, co-

me

m

CO

ti

to

da

in

op

ne

QUI

Mn

qu

pe

no

afi

e i

le.

ta

que

do

to

il

ma

fog

nie

tra

de

lia

de' Cherici, e Sacerdoti. 281 me nel male, perchè effendo fedele nel poco, farete fedele nel molto.

I I 1.

Onsidera, Anima mia, che non basta ad ottenere il fine bramato, che tu sij persuasa della proposta verità, ma è necessario che la metti alla pratica, altrimenti la strada, che non si frequenta, diviene tosto una selva, l'acqua che non corre, da sè stessa si guasta. Sia dunque vostro impegno l'attendere di proposito a queste opere buone, affin di ottenere un tanto bene. Ma e di qual sorta dovianno essere queste opere? Già sapete che il vostro debito è tripartito, verso Dio, verso il Prosente.

timo, verso voi stesso.

el

re

13

Į.

9

i

Verso voi stesso avete da far conto di qualch' esercizio di penitenza anche esteriore, di qualche astinenza, di qualche digiuno, di qualche disciplina, o altra sorta di asprezza, che indebolisca gli abiti viziosi, e faccia la siepe a' vostri buoni propositi ; se una possessione non farà circondata da una buona fiepe, non farà ella faccheggiata da' viandanti ; se tutto il raccolto di questi giorni non sarà custodito da queste picciole cose, verrà il Demonio, il mondo e se ne porteranno via tutto il semina. to. Verso il vostro Prossimo avete da far conto di qualche elercizio di carità verso il medesimo : cioè di visitarlo se infermo, massime negli Ospitali, di sovvenirlo se bifognoso, d'istruirlo se ignorante, di compatirlo, o scusarlo negli incontri nella maniera appunto, come vorreste effere da lui trattato. Verso Dio avete da sar gran conto sopra ogni altra cosa della frequenza de' Sagramenti, e della Orazione: di accoflarvi all' Altare non una volta in cento, ma frequentemente; quanto comporta il vostro stato, e quanto vi configlia a fare il vostro Confessore, e ciò con la dovuta preparazione, e ringraziamento: di meditare in fine sovente sopra la divina Legge, e i fuoi precetti, per avere un cuore ripieno di una forza divina capace a superare ogni difficoltà. Di raccomandarvi al Signore ad onta di qualunque tentazione, e di qualfifia vostra miseria, e raccomandarvi la mattina fubito levato, la fera prima di porvi a lerto, fra il giorno nell' entrar per le Chiese, non solo in tempo di tentazione, ma prima ancora di qualfivoglia affalto, sì nella prosperità, che nel travaglio, in una parola raccomandarvi a Dio in ogni tempo e luogo, e vedrete che a questa vostra fedele Orazione anderà congiunta la divima misericordia.

Imitate que' santi Monaci dell' Eremo, i quali avevano per costume di replicare spesse fiate al giorno quelle parole : Deus in adjutorium meum intende &c. Con queste cominciavano la giornata, con queste la terminavano, queste replicavano in ogni loro azione, e fino nello svegliarsi in tempo di notte le ripigliavano, perchè conoscendosi sempre bisognosi dell' ajuto divino, fapevano, che non v'era altro mezzo più efficace per ottenerlo, che supplicare di continuo il Signore. Sono picciole queste pratiche di pietà di Religione, ma sono molto giovevoli per mantenere un anima nella grazia di Dio, e renderla perfe-

verante fino alla fine.

Confondetevi innanzi a Dio per effere sato si negligente per il passato, potendo con sì poche cose mantenervi fedele nella sua amicizia : risolvete di praticarle nell' avvenire, e domandategli grazia di poter-

lo l

ave traf

pico

[per

Sop

ne'

ma

計(

ave

din

que

pia

del

che

dan

to

€01

Vet

dur

ni.

210

ma

di

inc

fti:

94

de' Cherici, e Sacerdoti. 283. Io fare, coficchè in ogni tempo abbiate ad aver stima delle cose picciole, e a non trascurare nè il picciolo bene, nè il picciolo male, sapendo per fede, che qui spernit modica, paulatim decidet.

i

d

8

ie

SÈ

a

2

1-

re

118

60

la

ni

110

0-

20

re

0-

0-

i-

es

re

do

la

12-

\*\*\*\*\*

#### LEZIONE

#### PER LA MATTINA.

Sopra i mezzi per mantenere il frutto deglà Efercizj.

Orfe voi crederete di aver fatto il tutto Porte voi creaciete di discrigiorni con aver impiegato questi discrigiorni ne' fanti Esercizi, ma il punto si è che vi manca il meglio : che però dovete imitare il Giardiniere, il quale non è contento di aver piantato fiori, ed alberi nel fuo giardino, ma poscia si affatica ed usa qualunque industria per coltivare ed allevare le piante novelle, per difenderle dai rigori della stagione, e condurle a tale stato, che dieno il frutto defiderato con abbondanza: così voi pure dopo di aver piantato nel vostro cuore le massime vere e incontrastabili della pietà, e religione, dovete pensare ai mezzi per nodrire, e condurre a maturità le vostre sante risoluzioni. Per ottenere dunque un frutto si preziolo necessario, e desideraro, mi piacque mai sempre il sentimento di que' Maettri di spitito, i quali riducono questi mezzi indispensabili ad ottenere la perfezione Cristiana, e Religiosa a due cose espresse in quette due parole : Suffine , & Abstine : Soitens284 Biblioteca ad uso

stenere, ed Astenersi. Spieghiamo ad uno

ad uno questi due vocaboli.

Sustine. Non vorrei, che vi deite a credere, che la virtù sì di un Cristiano, che di un Ecclesiastico sosse una virtù molle. ed effeminata, e che tutta la nostra pace consistesse finalmente in non aver a combattere. Molto meno vorrei, che vi persuadeste, che in questi giorni del vottro ritiro fossero morti tutti i vostri nemici . o almeno avessero gittate via l' armi, e perduta la speranza di riacquistarvi. Nò certamente, vi avvisa con parole chiare lo Spirito Santo: Fili accedens ad servitutem. Dei, sta in justitia, & timore, & præpara animam tuam ad tentationem. Preparate pur l'armi, e mettetevi all'ordine per combattere contro i vostri nemici, che sono piucche mai inviperiti contro di voi, perchè avete risolto di fuggir loro di mano . Sarà ben dunque di dovere, che riconosciate prima i vostri nemici, e le loro armi, per potergli andar incontro e debellarli.

Il primo vostro nemico è, come sapete, il mondo, e le sue armi sono singolarmente queste due, i mali esempi, che porge, e le leggi perverse, che stabilisce a' suoi presenti, e al disprezzo de' beni futuri. Il secondo nemico è il vostro corpo, ch' è nemico dimestico, e però più da temersi perche vi combatte al di dentro, e in ogni tempo, e in ogni sempo, e in collega con tutti gli altri, e si fa forte con le loro forze, e le sue ar-

mi

mi fidi

in '

con

rad

mo

DO

fia

di '

dâ

tare

per

man

tal

dal

to.

Der

lora

gliel

una

dove

conf

Di,

alcu

già

cioca relifi

rò b

di ne

vi pr

coma

fang

pecca

quest di vi de' Cherici, e Sacerdoti. 185 mi più possenti sono la violenza, e le insidie.

0

٥.,

6

e

11-

0

e

0

77%

ra

re

1-

10

1-

.

0-

1-

10

es

11-

9

OD

ni 11

è

fi

ni,

a-

re

er-

e-

e

ar-

Questa violenza però non confiste mica in violentarci la volontà, che sempre è libera, ma confiste in accendere la fantasia con immagini abbominevoli, e perturbarla con tentazioni orrende: ma di queste armi rade volte egli si serve. Le sue più ordinarie sono le infidie, e queste sono pur molre. La prima è cessare per qualche tempo da ogni tentazione, affinche la persona fi afficuri, e divenga più trascurata, e quindi veggendola ben impegnata l'affale, e le dà il fatale tracollo. La seconda si è, tentare con maggior forza, e frequenza, chi per la mutazion della vita gli e uscito di mano, di quello che facesse prima di un tal cambiamento. La terza fi è cominciar dal poco per farfi strada ad ottenere il molto, ed anche il tutto, se gli vien fatto. Il Demonio, diceva S. Francesco, chiede talora un folo capello, ma guai a voi, fe glielo accordate, perchè ne lavora subito una fune ben groffa per legarvi, e trarvi dove egli vuole. La quarta fi è , il perfuadere, che non vi sia bisogno di chieder configlio al Padre spirituale nelle tentazioni, nè di scoprirle, non essendovi male alcuno. La quinta si è, persuadere che già siete caduto, sebbene non sia vero, acciocche vi perdiate d'animo, e lasciate di refistergli, e gettiate via l'armi. Qui però badate bene, qualor fiere ben risoluto di non acconsentire a' pensieri cattivi, se vi protestate spesso in contrario, se vi raccomandate spesso a Dio, se vi pare che a fangue freddo non commettereste mai un tal peccato, stare pur di buon animo, perchè questi son contrassegni di vincitore, e non di vinto. La sesta si è, persuadervi, che

fe caderete una volta, cesserà la tentazione, e sinirà la guerra. Ma nò vedete, egli v'inganna con una solenne bugia, anzi crescerà in voi la inclinazione malvagia, la passione ssrenata per aver gustato il piacer salso della colpa, vi trarrà di nuovo alla colpa primiera. La settima si è, persuadervi, che questa guerra dovrà durare tuta la vita, e sempre più si anderà rinforzando. Falso salsossimo, perchè Iddio pri-

mo

falt

to i

cerc

e ta

e p

bef

No

fa

te

taz

pre

In

ma

vier

Die

Dio

arn

1

te,

nei

che

fev

911

ch

Ele

der

l'a

qui

col

cia

da

ma infallibile Verità vi protesta, di condurvi per le strade della virtà, nelle quali dopo le prime difficoltà sostenute nel principio, non troverete nè angustie, nè inciampi. Ducam te per semitas aquitates, quas cum ingressus sueris, non arctabunur gressus tui, & currens non habebis offendi-

culum.

Eccovi posti innanzi agli occhi li vostri nemici con tutte le lor armi più formidabili. Forse ve ne atterrite? Ah nò, perchè un anima affidata nel divino ajuro se ne beffa, e se ne ride dei loro affalti, sapendo bene con qual facilità i Santi, e l'anime giuste spuntano i loro dardi, e ottengono la vittoria. Per vincere nelle guerre si richiede la forza, e l'arte: diqueste voi pure usar dovete nella guerra spirituale dell' anima. Già sapete, che questa forza non è di braccia, ma di mente, di cuore. Stabilite prima dentro di voi di non voler credere mai a questi vostri nemici . Se la carne vi lufinga con la promessa de'piace. ri, riconoscete la brevità, la vanità, e miferia de' medefimi . Se il mondo v' iftiga colle sue false massime, con l'esempio de gli altri suoi seguaci, riconoscere che sono massime di un nemico di Dio, di un pazzo, di uno scomunicato, escluso dalle ora zioni di Gesti Cristo, e che gli esempi de modia

de' Cherici, e Sacerdoti. 287

molti vi debbono anzi ritirare, perchè a falvarvi vi conviene stare coi pochi. Molto meno avete da credere al Demonio, ch' è il vostro più giurato nemico, che non cerca altro che la vostra eterna rovina, e tanto vi odia, quanto odia Dio stesso, e però con forte risoluzione satevi sempre besse di quanto vi suggerisce, e con cuor generoso piantategli in faccia un franco Nò. Che vi può far mai di male, se non

fa male, se non a chi vuole ?

6-

la

er

lla

12-

ut-

or-

ori-

on-

ali

in-

in-

15 .

REDIT

ndi-

ne-

abi-

chè

e ne

pell-

ani-

tell

erre

evoi

uale

orza

ore.

roler

e la

iace-

emi-

ftiga

o de-

fone

paz-

ora-

pide

elli

Alla forza poi convien aggiugnere l'arte, la quale confisse in prima nel far refissenza a' principi. Nel principio della tentazione l'anima è forte, e il nemico è debole; ma se date tempo al tempo, voi vindebolite con la negligenza, e il nemico prende forza sopra di voi, e vi opprime. In secondo luogo conviene sapersi raccomandare al Signore, ed ottener il soccorfo alla nostra debolezza. La tentazione viene a te, soleva dire il gran Servo di Dio Giovanni d'Avila, e tu va subito a Dio. Su questo modello lavorate le vostre armi, e vi dò in mano la vittoria.

Non basta però esser forte per sostenere, vi vuole altresì più di forza per afteneifi. Suffine, Abstine. Questo aftenersi . che si richiede in secondo luogo per la perleveranza, non vuol dir folo aftenerfi da quello, ch'è manifestamente peccato, perchè intorno ciò si presuppone, che negli Esercizi vi fiate fermamente risoluto di perdere mille volte la vita prima di perdere l'amicizia del vostro Signore. Pertanto qui l'aftenersi vuol dire privarsi di quelle cose, che sebbene di lor natura non sono illecite gravemente, ci servono però d' inciampo e di occasione al peccare. Lascio da parte le occasioni prossime di peccato, tieno

fieno volontarie, o necessarie, rimettendovi. se mai foste allacciato in queste reti. al configlio e direzione del vostro Confesfore. Parlo di quelle occasioni, che si chiamano rimote, perchè di rado conducono al mal fare, e folo di lontano dispongono l' anima incauta al peccato. Di questa sorta fono i giuochi smoderati, i libri non disonesti, ma profani, le visite troppo frequenti con persone di sesso diverso, i corteggi, il vestire troppo pomposo, e attilato, gli altri divertimenti mondani, di cui coranto il fecolo nostro abbonda. In oltre in due cose fingolarmente vi vorrei molto attento per astenervene, ed è nella libertà del guardare, e nella libertà del conver-

Che vi pensate che sieno gli occhi, che avere in fronte? Sono due traditori, che fi accordano d'ordinario co' vostri nemici per darvi nelle loro mani. Speciem mulieris, vi avvisa lo Spirito Santo, aliena multi admirati, reprobi facti sunt. Molti contemplando il volto della donna, hanno perduta l'anima, e la salute; non però sempre tutt' ad un tratto, ma a passo a passo. Il pensiero segue la vista, dal penfiero fi passa alla dilettazione, da questa al consenso, dal consenso all' opera, dall' opera alla consuetudine, dalla consuetudine alla necessità, dalla necessità alla disperazione, da quetta all'eterna rovina. Ma direte, com' è possibile stare nel mondo, conversare, trattar con donne, e non mirarle mai? Vi disse lo Spirito Santo di non contemplar l'avvenenza della femina per non prevaricare, laonde conviene, che incontrandovi cogli occhi in qualche oggetto pericolofo, subito li rivolgiare in altra

par

ta.

1 vi,

10

fon

de'

le

for

fer

-fe

te

qua

-pa

10 Tito

per

-fpi

nit

dir

Tito

re

me

gio

col

alla

te

che

te,

pot

te

min

parte, e il vostro sguardo sia alla ssuggi-

al

0-

B-

0-

) 3

0-

re

tà

r-

ie-

eel-

11-

110

a

e11-

(ta

di-

De-

Ia

OH

[12

L'altra occasione da cui dovete astenervi, è la libertà del conversare. Non parlo solamente di quelle conversazioni, che sono perverse, e scandalose, che a motivo de' compagni immersi nel vizio devono fuggirsi come dagli appestati. Parlo anche delle conversazioni, che non sono libere, ma fono troppo continuate. Come volete conservare i buoni sentimenti degli Efercizi, -fe spendete la maggior parte delle giornate, o della notte in discorfi superflui, ne' quali molte volte vi è sempre qualche colpa? Una quintessenza, che stia in un vaso aperto, perde presto tutto il suo spivito ; così voi coi lunghi vostri discorsi perderete appoco appoco tutto il calore, e spirito conceputo negli Efercizi. Un pò di ritiro, un pò di filenzio, un pò di folitudine è quella che conserverà in voi lo spirito del Signore : ficchè questo ha da essere uno de' primi vostri propositi puntualmente eseguito, aver qualche tempo fra il giorno, in cui trattiate con voi stesso, e col vostro Dio l'affare importante dell' anima, esaminandovi, e raccomandandovi alla divina bontà, leggendo qualche libro buono, e divoto. Conchiudiamo la prefente lezione con stabilire questa massima, che tocca a voi fare tutto quel che potete, e chiedere a Dio tutto ciò, che non potete, e in questo consisterà principalmente la vostra perseveranza nel bene incominciato de citolina el errentence de entencia

fop! e fo

ftri voft lasc

F con

ma

app

di

tut

giul

la c

che

fime

re,

ling

tere

nav

mak

E N

ani

e d

effe

per

fapi

per

le

Spa

la 1

qui

tà,

F

F

# E S A M E aula I

## PER LA MATTINA.

Sopra le condizioni che dev' avere l'Esame abstract di Coscienza.

TON vi è neppur uno de' nostri peccati per minimo che sia, il quale polla fuggire alla cognizione e vista perfettifsima di Dio; egli ne scopre tutte le circostanze, egli ne penetra tutta la malizia, ed egli ne giudica secondo i lumi della verità medesima, non già come gli uomini, i quali sovente non si fermano che sulle apparenze, e che si lasciano per lo più sorprendere dalle prevenzioni, e dagl'inganni dell'amor proprio. Su questo modello io vorrei che fosse fatto il vostro esame di coscienza, sì ogni giorno giusta la consuerudine approvata da' Santi, e Maestri di spirito, come qualunque volta vi accostate al tribunale della penitenza. Esaminiamo pertanto con qual premura procuriamo di conoscere li nostri peccari, e se l'esame, che ne facciamo, abbia tutte le condizioni, ch' esso deve avere.

Fu egli giornaliero, facendolo ogni giorno, e per non mancarvi, avete preso un' ora stabilita senza lasciarvi trasportare dalla pigrizia, dalla trascuragine, e dalla indifferenza per la vostra salute , o dal timore di conoscere le miserie dell' anima vostra, onde proviene, che si trascuri, e che fi lasci in tutto un esercizio sì utile?

Fu egli esatto, impiegandovi l'applicazion necessaria per ben scoprire tutti li voftri peccati, dando una scorsa con il pensiero T No do lopra

de' Cherici, e Sacerdoti. 291 fopra le conversazioni, sopra gl'impieghi, e sopra tutto ciò, che avete satto nella giornata, ricercando quali sieno stati li vostri pensieri, le vostre parole, e l'opere vostre, esaminando il bene, che avete tra-lasciato, così pure quello, che avete malamente eseguito?

Fu egli profondo, non contentandovi di conoscere semplicemente li vostri peccati, ma procurando con una efficace, e seria applicazione di considerarne le circostanze, di scoprirne la sorgente, e di rimarcarne

tutte le conseguenze?

me

ecof-

if-

co-

ve-

ni, He

ior-

ello

edi

fue-

di

tate

mo

ne,

or-

un

lal-

in-

tiima

ica-

a

Fu egli severo, non cercando ragioni per giustificarvi, o per sminuire le vostre celpe, non ascoltando l'amor proprio, nè certa compassion naturale, da cui proviene, che o si scusa, o che si occulta a sè mede-

fimo i luoi propri difetti?

Finalmente vi siere esaminato con rigore, e senza compassione, come sarebbe un giusto Giudice, il qual esaminasse un delinquente, di tal maniera che possiate ripetere di voi medesimo le parole di S. Bonaventura: Contra me iplum ego ipse armabor, & ero præ ceteris crudelior mihi.

& fævissimus Judex?

Mio Dio, se la maggior disgrazia di un anima è il cader sacilmente nel peccato, e di rimanervi senza alcun rimorso, e di effere in pericolo di non risorgere giammai per non conoscere il suo deplorabile stato; saprebbe ella mai impiegarsi abbastanza per far un vero esame di coscienza, il quale solo la può trarre dalla sua estrema miseria, traendola fuori della sua cecità. Spargete le vostre grazie, mio Dio, sopra la risoluzione, che saccio di esaminarmi da qui innanzi ogni giorno con maggior sedeltà, ed esattezza, con una prosonda atten-

zione, e in fine con lo stesso rigore, che esaminarei uno straniere, seguendo l'avviso di S. Bernardo: Statue te ante te, tamquam ante alium.

Per quegli Ecclesiastici poi , che più servorosi desiderassero d'impiesar maggior tempo in questo ritiro nella scanta meditazione , e due sole al giorno non sossero sufficienti al loro desiderio , si sono posse que in sine altre otto Meditazioni , le quali serviranno una per giorno de santi Esercizi.



ME-

con quai Que ed e rali pru Vol men i Sa elem fori za, che il v è ve falu fine mez elen non la f quar terv que

# MEDITAZIONE PRIMA.

m-

T/0-

emziouffigus

ali

rci-

Sopra i mezzi per conseguire l'ultimo fine.

T.

Onfiderate la copia grande de' mezzi, de quali Iddio vi ha proveduto, per conseguire il vostro fine, mostrando in ciò quanto gli prema il farvi in eterno beato. Questi mezzi sono p ima i beni di fortuna, ed esterni, roba, onore, prosperità temporali: secondo, beni di natura, ingegno, prudenza, integrità de' vostri sensi, e delle voltre membra: terzo, i beni soprannaturali, le illustrazioni della mente, i movimenti buoni del cuore, la grazia santificante, i doni dello Spirito Santo, le virtiì, Sagramenti, le prediche, i libri, e gli esempi de' Santi, le instruzioni de' Confesfori, la pace, ed il rimorfo della coscienza, la custodia degli Angeli, Iddio stesso, che non contento d'ajutarvi a confeguire il vostro fine per mezzo delle sue creature, è venuto in persona a procurare la vottra falute, fatto Uomo per voi, e di ultimo fine, ch' egli è, se n'è voluto quasi far mezzo, non pure con le parole, e con gli esempj, ma fino col sangue, e con la vita; non risparmiandosi in nulla, affin d'aprirvi la strada libera d'andare al Cielo. O quanto dunque deve importare per voi il servire a Dio in questo mondo, ed il goderlo per sempre nell'altro, mentre per questo fine il Signore impiega, non sola-NE

mente tutte le sue creature, anche le più fublimi del Cielo, ma v' impiega parimente la sua divina Persona, i suoi viaggi, i fuoi fudori, i fuoi obbrebri, la fua povertà, la sua morte, ed un' resoro infinito di meriti, lasciatovi per eredità! Omnia vestra sunt, dice S. Paolo: rutte le cose sono vostre, affinchè voi siare tutto di Cristo: vos autem Christi. Se però voi verrete mai a perdervi per vostra somma difgrazia, di chi farà la colpa? Sarere pure inescusabile, mentre il Signore vi farà vedere, che ha fatto tutto per voi: Quid est quod debui ultra facere vineæ meæ, & non feci ei? Isa. 5. Ammirate dunque la bontà del Signore verso di voi : ringraziatelo di vero cuore : confondetevi d' aver fatto tanto meno per conseguire il vostro Dio, che non avere fatto per confeguire i beni creati, e da nulla: chiedetegli umilmente perdono del torto fattogli a non curarvi di lui; e domandategli in grazia, che queste irrefragabili verità non vi si partano più dalla mente, ma siano la guida di tutte le vostre operazioni .

#### II.

Onfiderate l'abuso, che avete fatto fin'ora di questi mezzi. Come vi siete servito sin'ora de'doni della grazia? Chi sà, che non abbiate cavato materia per offendere il Signore più francamente, da'lumi, per cui la Fede vi ha scoperto la bontà, e la pazienza divina per sopportarvi; e che la speranza del perdono, non v'abbia indotto a moltiplicargli le ingiurie, facendone poco caso, per quel rimedio si pronto, che avete nella santa Consessione! Almeno è certo, che avete ricevuto

in

la

éret

cor

ftar

faci

egi

tur

ch

un

£11

av

è [

10

pe

SE

pe

in ta

po

.00

fi

V

h

V

V

ta

de' Cherici, e Sacerdoti. in vano tanti ajuti interni, ed esterni della grazia, a cui molti infedeli, molti eretici, e molti altri peccatori avrebbero corrisposto con somma diligenza, se fossero ftari loro conceduti: Si in Tyro, & Sidone factæ effent virtutes, quæ factæ funt in vobes, olim in cilicio, & cinere poenitentiam egissent. Matt. 11. 21. Molto più avete poi abufato del rimanente de' beni di natura, e di fortuna; mentre le Creature, che dovevano effervi una fcala da follevarvi in Dio, sono state da voi cambiate in un muro di divisione tra voi, e lui; anzi in un'arma offensiva, per fargli guerra; avendo pensaro unicamente a contentare con esse i vostri sensi, anche a dispetto del vostro sommo Benefattore. E questo è servire a Dio? Questo è un volere ch' egli serva a voi, anche contro a sè stesso, fomministrandovi le forze, e gli ajuri, perchè possiate abusarvene a voglia vostra: Servire me fecisti in peccatis tuis. Isa. 43. E fin quando ha da durare questa guerra tra voi, e Dio? Dio in apprestarvi mezzi per la salute; e voi in rivolgerli contro il suo onore, e contro la vostra salute? Dio in farvi tanto bene, e voi in rendergli tanto male? O voi meschino, quando trà poco vi converrà render conto di queste cose; e quando il Signore metterà a confronto quello, che ha fatto egli verso di voi, con quello, che avere fatto voi verso di lui! Aggiustate ora le vostre partite col vostro Redentore, prima ch' egli si faccia vostro Giudice: confondetevi della vostra fomma sconoscenza verso di lui: stupitevi della vostra prodigalità nell'aver gettato via tanti tefori, comunicativi con piena mano, per farvi ricco in eterno: detellate la vita iventurata menata fino a questo tempo così N 4

i,

ua

fi-

le

Oi

ma

ire

ırà

iid

3

la

rad'

il

per

ie-

at-

gli

ità

ma

ni.

tto

iete

Chi

per

da

la

vi;

V

iu-

dio

fel-

uta

alla cieca, come se non vi fosse un Dio da servire, e da guadagnare, ma voi sosse il padrone del mondo: proponete di non voler cercare altro in avvenire, che compiacere al Signore, ed assicurare la vostra falure; e finalmente chiedete grazia, per trattare questo assare sì grande del confeguimento del vostro inne con quella serietà, a con quell'efficacia, ch'egli si merita.

#### of in Dio, tono (At A of For camblate in

Onfiderate l'emendazione, che dovete s fare di questo abuso. Quest' emendazione confiste in trattare i mezzi da mezzi. e non da fine; cioè a dire non affezionarfi loro, se non sol tanto, quanto vi conducono al termine defiderato. Pertanto dividete tutte le cose in tre classi. Alcune sempre giovano al fine, come sono i doni della grazia, i Sagramenti, le opere di pietà; e di queste ne dovere prendere una misura sopprabbondante, eprevalervene con somma diligenza, mentre sono tanto preziose, che un Anima dannata compererebbe volentieri una di quelle occasioni buone trascurate da voi, con tollerare ella sola pazientemente tutti i tormenti infieme dell'inferno per un milione di fecoli. Le altre fon quelle, che sempre nuocono al fine, perchè van sempre congiunte col peccaro, essendo proibite dalla Legge di Dio; e queste avete a troncare intieramente da voi, abborrendole di vero cuore, come nemiche della gloria divina, e della vostra felicità. Finalmente le ultime sono quelle, che tal' ora giovano a confeguire il vostro fine, tal' ora nuocono; e intorno a queste l' emendazione confiste in porre il cuore in

un

un

più

taut

met

tia .

tan

Q

no

no

QE

VC

V

C

de' Cherici . e Sacerdoti . un perfetto equilibrio, sicchè non inchini più a una parte che all' altra, se non sol tanto, quanto servano più, o meno per condurci a Dio. Così, se non volete commettere la maggiore di tutte le imprudenze, non dovete anteporre la fanità alla malattia; l'abbondanza alla povertà; l'onore all'infamia; la vita alla morte, se non tanto solamente, quanto promuovano il felice riuscimento della vottra Eternità. Qual confeguenza più cerra? Un pellegrino non domanda della via più amena, ma d lla più diritta alla patria: un navigante non brama il vento più piacevole, ma brama quello, che lo conduce più ficuramente al fuo porto: un' infermo non chiede la medicina più dolce, ma la più salubre al suo male. Solo dunque nelle cose della salute si ha da fare al roverscio, e fi ha ad amare come bene quella fanità, quella comodità, quelle dignità, quei piaceri, che fono nemici dell' Anima ? Sarete voi però sì cieco per l'avvenire, che vi serviate d'una bilancia così bugiarda, riputando come bene per voi quel, che vi ritarda, o v' impedifce il confeguimento del sommo Bene? Quest' è cambiare i vocaboli alle cofe per vostra estrema rovina, chiamando bene il male, e male il bene: Væ qui dicitis malum bonum, & bonum malum! Ifa. 5. Risvegliatevi dunque una volta da questo sonno di morte, e rifolvetevi di andare all'ultimo vostro fine con tutto lo sforzo del vostro cuore, vincendo tutti gli offacoli, e non fermandovi mai finche non l'abbiate confeguito; come fa un Fiume, che non si lascia allettare dall'amenità delle rive, nè rispingere indietro da' ripari; e non posa mai, finche non fia giunto al fuo mare. Che

0

13

er

100

la

9

5

0-

te

e

a

9

a

a

e

Ε

13

è

69

e

fanno però in voi quegli afferti smoderati alle creature? Sharbateli tutti dal vostrocuore, se ben fin' ora vi fossero st ti cari come la pupilla degli occhi vostri : Si oculus tuus scandalizat te, erue eum, & proiice abs te. Matt. 5. 29. Che fanno quei tanti divertimenti, que'tanti affari, per cui perdete il tempo, dovuto al pentiero della vottra falute ? Troncatene tutto l'eccesso, sebbene vi fossero cari quanto una mano: Si dextra manus tua scandalizat te, abscinde eam, & profice abs te. Che fanno quei tanti imbarazzi ne i fatti degli altri, che non vi apparrengono? Fagliate tutto, e gettatelo via: Si autem pes tuus scandalizat te, abscinde eum, & proisce . 18. 9. Vi pare, che si tratti di poco, mentre si tratta di perdere, o di guadagnare in cterno un' immensa felicità nel possesso d' un Dio infinito? Detestate però le vietorte, per cui fiete camminato fin' ora: Rabilite d'impiegare per l'avvenire i vostri pensieri, e i vostri desideri nelle speranze della Beatitudine, che v'aspetta; e pregate il Signore, che se egli v'ha fatto unicamente per sè, vi dia grazia, che voi fiate unicamente per lui; e che ha l'unico vostro impiego quello, che è L'unico vostro bene.

M

co

80

Di

na

22

d

# Curify radice chie ere encufren. MEDITAZIONE SECONDA.

0

St 94

,

le 0

0

zŧ

10

te

15

8.

e

п

10

e

)-

e

a

è

LOTORIED 'D SOO

Sopra le pene date al peccaio. the state of the state of

a vertico a Se avel A partie felo bacife. . D. di constranto di loffe constrate di la . M.

cours di decimate, all'uno del todiare ane-Onfiderate, che come per l'ombra fi possono misurare i corpi, così per la pena data al peccato fi può mifurare in qualche modo la malizia dell' istesso peccato; giacchè la pena è un' ombra della colpa. Pertanto confiderate il primo gastigo degli Angioli ribelli, ponderando in efso in qual maniera furono trattati da Dio prima che peccassero ; e in qual maniera furono trattati dappoiche peccarono. Furono dunque creati nel Ciel' Empireo, come primizie dell'opere divine, pieni di fapienza, avvantaggiati in tutti i doni della natura, e della grazia, puri Spiriti, dotati di fommo ingegno, forniti di fommo potere, riguardevoli per una fomma bellezza, fanti per la carità, e per tutte le virtit, e vicini ad effere sommamente felici per sempre. Ma qual corrispondenza resero al loro Creatore ? Un numero grande di loro ricusarono di obbedire a Dio, ed impiegarono contro il fuo volere la liberrà del loro arbitrio, dato loro per servire il Signore, e per soggettarsi con merito. Or mirate quanto gran male fia il deviare dal suo ultimo fine, e peccare gravemente. Iddio, offeso per questa ingratitudine, e disobbedienza, gli precipitò tutti insieme nell' N 6 abil-

Biblioteca ad uso abiffo. Questo gastigo ebbe tre circostanze, di grande orrore : fu subito, fu uni versale, su sommo. Fu subito, perchè gli colse con l'armi in mano, cioè con la loro superbia, e senza dare loro nè tempo, nè ajuto a pentirsi, gli lasciò cadere più rovinosi che solgori dal Cielo nel suoco eterno. Fu universale, perchè di tanti. più che le foglie degli alberi, non perdono a veruno. Se avesse punito solo Lucifero, o se almeno si fosse contentaro il Signore di decimare, all'uso de' soldati ammutinari, quel grand' esercito di Spiriti sì sublimi, sarebbe stata una dimostrazione di giustizia da intimorire tutti gli uomini, tanto più vili nella natura. Or qual dimostrazione sarà l' aver condannato tutti affatto; senza aver riguardo, ne a nobiltà ne a sapere, ne a numero, ne al bene, che averebbero fatto pentiti, nè al male che av bero fatto contumaci? Fu finalmente fommo questo gastigo , perche perdettero tutti i doni della Grazia, ed incontrarono un'infinita miferia nella loro dannazione, senza speranza d'uscirne mai . O grand'odio, che porta dunque al peccato il nostro Dio; veder imbrattate di quel veleno le più bell' opere delle sue mani,

e incambio di purificarle, gertarle tutte in

una fornace sempiterna, senza riparo! Chi non temerà questo gran Signore? Chi lo vorrà per nemico? Chi vorrà tornare ad offenderlo? Quis non timebit te, o Rex gentium! Fer. 10. Paragonate ona le vostre colpe al peccato di questi infelici, ed ammirate la diversa maniera con cui sete stato trattato. I Demoni peccarono una volta sola, e voi tante, e tante: essi peccaro-

no folo di pensiero; e voi avete anche po-

fto in effetto i vostri attentati contro il

Sie

a ci

non

Voi

te a

gue

6 p

ray

ed

ine

lec.

CON

altr

Ma

wet

me

OCC

mo

6 1

di

d'u

CHO

ten

¥e

per

de' Cherici, e Sacerdoti. Signore; effi non fi fogeettarono peccando a creature meno vili di loro ; voi peccando vi fiete avvilito più che le bestie : esti non ebbero mai la grazia da risorgere; e voi dopo averne avuta tanta, tanto l'avete abusara : essi non secero ingiuria al Sangue di Gesù-Cristo, che non fu sparso per loro; e voi l'avete tante volte caspestato; e pure ad essi su negato un momento da ravvederfi, e a voi sono conceduti anni, ed anni; e quel Signore, che per essi fur ineforabile, per voi, non folo è morto, ma è il primo a chiedervi la pace , e follecitarvi a volere il perdono. O Bontà incomprensibile ! E voi vorrete tornare un' altra volta a prender l'armi contro di lei ! Maledite mille volte tutti i peccati, risolverevi di vendicare in voi stesso con ogni forte di penitenza quelli che avete commessi: confessatevi per indegno d'alzare gli occhi al Cielo: raccapricciatevi del pericolo, nel quale vi trovate di ritornare a cadere; e pregate il Signore, ch' essendoss mostrato con voi il Dio delle misericordie, e non il Dio delle vendette, vi dia forza di corrispondere a' suoi inviti con gli atti d'una vera penitenza, e vi mantenga nel cuore inviolabile la risoluzione di non offenderlo I surret as far ference I. olabhan

0-

10

e-

1-

31

i

0-

9

É

0

1

1

3

O

no in turni i rami, , che muo i poffori. de segnicreble a fario fenrire in esemo, dest Mendo duraffe fen**re q**ue. E non bafferd tutto quelto a farer occas con inano, quanto fia gran male il difobbe lue al Signore.

Onfiderate nel gafigo di Adamo fa malizia immenfa del peccato, ponderando qui pure il bene, che Adamo ricevette da Dio, il male i che gli refe, e la pena, che ne riportò. Fu dunque creato il primo Uomo nel Paradifo Terrefère, ad

Biblioteca ad ufe immagine del Signore, arricchito della grazia, e della giustizia originale, per cui era padrone delle sue passioni, padrone di tutte le creature, esente dalla morte, libero da ogni miseria, collocato tra le delizie, dalle quali doveva poi passare al Cielo, per essere in eterno, e pienamente beato. Ma l'uomo fi lasciò sedurre dalla compagna, e disobbedendo al Creatore, perdette per così poco la sua divina amicizia. Ed ecco, che questo peccato entrato nel nostro mondo, si condusse dietro l'esercito di tutti i mali ; giacchè tutti, e guerre, e fame, e pestilenze, e terremoti, e tempeste, e innondazioni , e morti , e quel ch'è più , la perdita della stessa giustizia originale, la corruzione della natura, l'opposizione a tutte le virtà, l'inclinazione a tutti i vizi, tutte le ingiustizie, tutte le iniquirà, la perdita di tanti Bambini innocenti, la dannazione di tant' anime colpevoli, son tutte un seguito infelice, ed un corteggio di quella prima disobbedienza d' Adamo . E sebbene egli ne sece novecent' anni di penirenza; e sebbene Gesu-Cristo anch' egli, per rimediare a questa colpa, le ha fatto una medicina del suo Sangue; tuttavia il tossico di quel peccato, posto nella radice, che fu Adamo, segue a far sentire il suo veleno in tutti i rami, che sono i posteri, e seguiterebbe a farlo sentire in eterno, se il Mondo durasse senza fine . E non basterà tutto questo a farci toccar con mano, quanto fia gran male il disobbedire al Signore? Come è possibile creder questo perfede, e non inorridirsi di aver peccato, anzi tornare di nuovo a peccare! Anche qui potete riconoscere la malvagità vostra al paragone della colpa, e del gastigo del primo. Padre. La sua trasgressione su in materia

ner

per

fu

cò,

210

moi

rò (

fat

nel

que

te

per

101

pra

af

far

dil

fol

voi

ma

Pa

un

ne

ch

pe.

ch

de' Cherici, e Sacerdoti. 303 per sè stessa molto leggiera : la sua colpafu solamente una; ed il tempo in cui peccò, fu prima d'aver veduto altre dimostrazioni di giustizia, e prima d'aver veduto morto un Dio, perchè non si pecchi; e però quanto sarebbe stato giusto, che foste stato punito voi, che nel numero de' falli, nella materia, e nel tempo tanto superate quel primo colpevole Adamo; e con l'aver ricevuto il perdono, fiete tornato mille volte a difgustare il vostro Creatore, lenza pensare poi a farne penitenza, come le i peccari non fossero vostri? Quando dunque aprirete gli occhi per vostro bene? Sia ora in questo punto, quando, abborrendo sopra ogni male le vostre colpe, vi offeriate a scontarle di buona voglia, e a ricompenfarle con altrettanto amore, e con pari diligenza nel divino servizio: gettatevi però a piedi del Signore a guisa d'un reo: ringraziate quella Bontà infinita, che v'ha sofferto; e chiedete, che si stabilisca tra voi, e lei un'amicizia, che non fi rompa mai per tutti i fecoli.

ra-

era

tte

da

al-

per

VIa

a,

ner

ec-

tro

atti

e,

, e

e.

one

VI-

à,

.la

OIL

gio

0 .

niper ina

che le-

e

eit

erà

n-re?

, e

01-

ra-

ma

eria

r

#### LII.

Onsiderate il gastigo preso sopra Generatione dalla divina Giustizia, in paragone del quale si può chiamare quasi un nulla ogn'altra dimostrazione satta contro il peccato, o in Cielo, o in terra, o nell'Inserno. Ponderate però la persona, che pate; i tormenti, che pate; e la colpa per cui s' induce a patirli. La colpa, per cui pate, non è propria di Cristo, perchè egli è l'istessa innocenza, ed egli n'è solo mallevadore. I tormenti sono un masono della super cui pate.

Biblioteca ad uso re di dolori, non solo esterni da' nemici ma interni dal fuo amore; e non folo di pene inaudite, ma di strapazzi, edi obbrobri mai più veduti fimili fopra la terra. La Persona, che pate, è di una dignità infinita, Uomo, e Dio infieme; onde una sola ferita del suo Corpo santissimo dovea riputarfi un maggior male, che tutte le pene de' Dannati, e tutto il male delle Creature. Nondimeno, febbene questo Signore s'umilia per gli nomini, ed espone al Padre orando la ripugnanza, che ha il suo Corpo a tollerare una morte tanto crudele, e ignominiosa, pure si determina ch' egli muoja; e benchè fia foprabbondante paga de' nostri delitti una stilla del suo Sangue, si chiede, che a soddisfare la Giustizia divina, lo sparga tutto, e quel che si può fare con una lagrima, si vuole che facciafi con un diluvio di pene . Se non basta quest' odio, che Dio mostra al peccato, e questo rigore con cui lo punisce nell' Umanità facrofanta del fuo Figliuolo, a farci conoscere la malignità immensa dell'istesso peccato, bisognerà dire che ci manchi, o il discorso, o la Fede. Esarà possibile, che abbia a comparirci come bene, e sollecitare la nostra volontà ad abbracciarlo, quel male, che la Sapienza eterna di Cristo ha riputato maggior male, che non era il perdere una vita divina, in un abisso di patimenti, e di obbrobrj! Stupitevi della cecità vostra nell' aver fatto fin' ora sì poco conto di quelle piaghe, per cui rimedio è stato necessario, e conveniente tutro il Sangue del vostro Signore: apprendete da questo, con quale zelo di penitenza dobbiate vendicare in voi stesso gli oltraggi recati a Dio con le wostre iniquità: confondetevi di avere accarez-

car

Ma

Ma

che

to,

ch'

de' Cherici, e Sacerdoti. 305 carezzato tanto un traditore della divina Maestà, qual'è il vostro Corpo; offerite il vostro caore a Gesti-Cristo, e alla sua Madre santissima, perchè non permettano che v'entri mai questo mostro del peccato, e pregate ambedue di questa grazia, ch'è la maggior di sutte l'altre.

grob - organizate streets. in

ci.

oro-

ra .

una

pe-

fuo ch' inte fuo che che non

pecifce

ell-

che la-

nza malivi-

1 a-

ftro gua-

e ill

ac-

7-



vivo a giorre, souri, quanti lo chiamerelle

shero bearo! Effice rifperrate de tutti r eller

softe se applies precined : Regarder e conse

The pare out took a surrence aloo too erequest

d un mille : dopo la morre prima, rich la

#### che w en. A ci Z a R m E or a che aregate amediae disquelle grada ,

Sopra la morte de' Peccatori, e de' Giulti .

I.

Onfiderate nell' Epulone l' Idea della vita, e della morte de' Peccatori. Tre vizj principali s' accennano nella sua vita dall' Evangelio: l'afferto difordinato alle ricchezze, erat quidam dives; l'affetto disordinato all'onore: induebatur purpura, & byffo, ch' era il vestito de' Magistrati supremi; e l'affetto disordinato a' piaceri: epulabatur quotidie splendide; impiegando la fua roba in contentare folo i fuoi fenfi, fenza farne alcuna parte al povero, che languiva. Se questo ricco fosse vivo a' giorni nostri, quanti lo chiamerebbero beato! Effere rispettato da tutti; effer temuto: fovrastare agli eguali, disprezzare i minori, comandare nel Popolo, nuotare nelle delizie, aver danaro in gran copia, per soddisfare a tutti i suoi capricci. Così certo credeva egli di sè medefimo; onde diceva: Anima mea habes multa bona reposita in annos plurimos : requiesce, comede, bibe, epulare. Luc. 12. Ma confiderate un poco, come si muta in breve la scena: dopo pochi giorni menati in quest' apparente felicità, e si può dire, in questo sogno giocondo, ecco che vien la Morte a rubare ogni cofa: mortuus est dives; e quest' è un nulla: dopo la morte prima, vien la

mo 110 fini

tar

ora

le

Ti Sa

m

la

Vi

Se

1

V

Pe

pa

Y

9

n

C

1

n

de' Cherici, e Sacerdoti. morte seconda, e gli seppellisce l'anima in un mare di fuoco : Et sepultus ef in Inferno; cioè a dire lo pone in uno stato d'infinita miseria, in cui non potrà mai ajutarfi a risorgere, come non può ajutarfi a risorgere chi è morto, e sepolto. Dov' è ora la porpora, dov'è il correggio, dove fono i servidori, dove le ricchezze, dove le delizie, dove gli applausi, dove i divertimenti? Tutto è passato come l' ombra: Transferunt omnia illa tamquam umbra. Sap. 3. 9. ed è succeduto un suoco inestinguibile, una perdita irreparabile del fommo Bene, una disperazione infinita, che bramerà per fempre una gocciola d' acqua fu la lingua, e non potrà mai conseguirla. Oh s'egli vi potesse parlare, che cosa vi direbbe del fuo ftato paffato, e del presente! Se potesse ritornare a vivere sopra la terra, credete voi, che non vorrebbe vivere più penitente di Davide, più pazien" te di Giobbe, più casto di Giuseppe, più limofiniere d' Abramo ? Ma non v' è luogo per lui a corregger l'errore ; v'è ben per voi, se saprete imparare a spese d'altri, e non far conto di quel dolce, che passa si presto dal palato, e lascia nelle vilcere un eterno tormento: Momentaneum quod delectat; æternum quod cruciat. Chi pone però tanto fango negli occhi dell' anima vostra, che non vegghiare queste certissime verità? Detestate il tempo, in cui non le avete capite: risolvetevi a cominciare una vita degna di queste cognizioni : quest' è l'effere savio, conoscere le cose prima che avvengano ; perchè dopo , che sono avvenute, le conoscono anche gli stolti, e le piangono senza frutto: proponete dunque di non voler più stimare, se non quello che dura sempre; e pregate per

del-

atonel-

di-

ves;

atur Ma-

o a'

im-

lo i

p9-

foffe

reb-

effer

zare

tare

oia ,

Cosi

onde

+ 4.6-

nme-

rate

na:

ppa-

010-

te a

en la

01-

per ultimo il Signore, che al dono incomparabile della Fede, v'aggiunga quello dell'intelletto; affinche tolti gl'impedimenti della voftra ignoranza, conofcendo, ed operando da vero Cristiano, conseguiate in premio la vita eterna: Intellessum da mini, & vivam. Pfal. 118.

#### dove all Molech, doverdiver-

Onfiderate in quel meschino di Lazzero l' Idea della vita, e della morte d'un Giusto. Imperocchè passò tutta la sua vita in povertà, in dispregio, in dolore. Chi più addolorato, se il suo corpo era quasi tutto una piaga? Ulceribus plenus: chi più dispregiato, se non trovava pierà, se non ne' cani ? Sed & canes veniebant, O lingebant ulcera ejus; chi più sprovveduto d'ogni bene temporale, se bramava di cavarsi la same con le molliche, che cadevano dalla tavola del Ricco, e non potea conseguirlo? Cupiens saturari de micis, que cadebant de mensa Divitis: & nemo illi dabat. Così dunque tratta Dio i fuoi amici? Sì, così gli tratta, perchè vuole, che col mancamento di questi beni senfibili, e transitori, si comperino un pelago immenso di beni inesplicabili, ed eterni. Che dite? Vi spaventa ora uno spettacolo così infelice? Se vi spaventa, è segno, che bilanciate le cose co' sensi, non con la Fede. Ecco, che in breve viene la morte a dar fine a tutte le miserie; ed introduce questo mendico nel possesso di tutte le felicità: Factum est ut moreretur mendicus, To portaretur ab Angelis in finu Abrabæ. In questo stato di beatitudine se gli riasciugano le lagrime su gli occhi dalla mano del Signore; fi colloca ful Trono divino;

fi :

per

DOT

bar

di

ma

di gar

ni fu

ni

pe

fo

R

tar

te

do

ma

pr

ch

tu

mi

COI

cia

car

50

po

al

fie

VO

no

te

de' Cherici, e Sacerdoti. 309 fi ammerre a partecipare di quel bene interminato, per cui è beato Dio stesso. O povertà felice! oh dolori preziosi! oh abbandonamenti fortunati! Vi darà il cuore di affermare il contrario, senza negar prima l'Evangelio, e la professione, che fate di fedele? E se non vi dà il cuore di negarlo, perchè dunque correte dietro ai beni di questa vita con tante brame? perchè fuggite i patimenti, la tribolazione, la penitenza, la croce, che vi convien portare. per offervare la divina Legge? Oh croce fortunata, che si converte in tanta gloria! Ritrattate tutti i vostri passati sentimenti tanto lontani dal vero: maledite mille volte le leggi del mondo ignorante, e bugiardo : risolvetevi di voler regolare con le massime eterne la vita, che vi rimane; e pregate umilmente il vostro Redentore. che giacchè egli è venuto per illuminare tutto il mondo, non permetta che camminiate più lungamente nelle tenebre; ma comunicandovi la scienza de Santi, vi faccia figliuolo della luce; e da tale vi faccia camminare: Ut filit lucis ambulate. Ephef.

m-

11

nti

ne-

in

ni-

az-

rte

lua

e.

ra

5 .

à,

to

re-

va

he

OH

28-

18-

0 i 10-10go

10

he

6-

a

fe-

5,

110

03

#### III.

Considerate a qual vita più si rassomiglia la vita vostra; ed a qual morte potete aspettare più simile la vostra morte; alla vita, ed alla morte dell' Epulone, o alla vita, ed alla morte di Lazzero? Se siete nelle ricchezze, mirate bene, che siete in uno stato di molta opposizione alla vostra salute; e però state attento di non attaccar loro il cuore: Divitia si assimant, nolite cor apponere. Ps. 61. Altrimente siete esposto all'orrore di quel tuono formi-

da-

Biblioteca ad ufo dabile foriero di dannazione: Va vobis diviribus. Luc. 16. Guai a voi, che fiete ricchi in questo mondo. Se siere nelle delizie mirate attentamente di non prenderne a fazietà, ficchè per esse vi sia pagato quel poco di bene che fare, e non vi rimanga poi, se non un debito, che non può mai pagarsi : Væ vobis qui ridetis nunc . quia lugebitis, & flebitis. Luc. 6. Se fiere negli onori, mirate bene, che non fi convertano in sempiterna maledizione : Va. cum benedixerint vobis bomines. Per contrario, se la divina Providenza v' ha collocato in uno stato di povertà, d'umiliazione, d'avverfità, offervate bene di non ripugnare a quest' ordine del vostro Padre celefte, e di non ricufare con rabbia quel calice, ch' egli vi porge con le sue mani; altrimente vi renderete inutili le più amabili tracce, di cui egli fi ferve per condurvi al Paradiso, che sono le tribolazioni , e le pene . Che vorreste , andar al Cielo per la via larga? quest'è il cammino della perdizione, non della falute. Vorreste, che bastasse il profanare tutta la vostra vita con ogni sorte d'eccesso; e poi confecrare a Dio i pochi momenti, che precederanno la vostra morte? Vorreste, che bastasse il non seminar' altro che peccati. per raccogliere il frutto inestimabile d'ogni bene? Così vi piace d'ingannarvi avveduramente: dove l'inganno importa un eternità di miserie! Perisse semel, aternum eft. Stabilite dunque di dispregiare tutte le apparenze del viver mondano; e di accettate di buona voglia tutto ciò che vi convenga soffrire, per vivere da Cristiano; e giacchè non è giusto, che a voi non debba costar nulla l'acquisto di quel Regno, ch'è costato al Figliuolo di Dio tutto il San-

in et num do g Ai b al v fort

gue,

altr dur de' Cherici, e Sacerdoti. 311
gue, offeritevi al Signore, perchè quì vi
tratti come gli piace, purchè vi tratti beue
in eterno: Hic ure, bic feca, ut in aternum parcas. Confessate per ultimo, che
lebbene per giustizia siete dannato, avendo già ricevuto quì il vostro bene: Recepisi bona in vita tux; tuttavia v'appellate
al vostro Redentore, affinchè vi muti la
sorte con la sua grazia, di cui più degli
altri peccatori avete bisogno, per la vostra
durezza.

racoli, che fi polla figurare

divina Board ha fatto tanto

lin

C-

er-

to

ri-

C 9

ete

)II-

n-

olia-

gni dutereff. apare iaccoh'è

all-



che

terra e al farà nata

di li

lupp lara

quan

do avve

uolo

Para

ED -01

i De

se fte

che

Mad

ed i

Proc

qual

per ; mala

Paga

veter

che 1

e pr

quan

Vi di

per

Dan

tes. male

> melo B

# ene, off fifeyi at Signote, perche dur we MEDITAZIONE QUARTA.

# do es neevare out il volt obene verenti

Sopra gli affetti di un Anima dannata.

forte con la foie grazin, di cui riu degli?) a lui becerori avere bil gno per la voltra

Onfiderate uno de' più orribili spera tacoli, che si possa figurare il penfiero, ed è un Cristiano dannato, dopo che la divina Bontà ha fatto tanto per salvarlo; e ponderate gli affetti di quel miserabile, espressi dal Savio in bocca di tutti gli empj: pentimento del passato, dispiacere del presente, disperazione dell' avvenire: Pænitentiam agentes; præ angustia Spiritus gementes, turbabuntur timore horribili in subitatione insperatæ salutis. Sap. 5. Il primo adunque di questi affetti è il pentimento del passato. A che si ridusse finalmente tutto il bene, per cui quel meschino ruppe i comandamenti del suo Signore? Si ridusse a un poco di fumo d' onor mondano; a un guadagno di terra; ad un momento volante di sporco, e av. velenato piacere, fi può dire, ad un'fogno. Il Demonio lo guadagnò con un nulla: Venatione, caperunt, me inimici mei, quasi avem, gratis. Thren. 52. E però quel poco si vile, si breve, si lontano dal contentare il cuore, quanto funesta memoria lasciò di sè, dovendosi pagare con una pena sempiterna! Un' ora sola di questa pena basterebbe a togliere la memoria di mille secoli di piaceri: Malitia bora oblivionem facit luxuriæ magnæ. Eccli. 11. 29; giudicate quale apparenza farà all' ora quel, che

de' Cherici, e Sacerdoti. che già sparve com' un' ombra; e se la terra si vasta, in paragone del Cielo, non è altro che un punto; quale apparenza farà mai nella mente d'un Anima condannata, un momento di bel tempo, un punto di libertà, paragonato ad una eternità di supplizj? Chi può però concepire quanto sara grande la rabbia di quell' infelice, quando sitroverà condannato ad un profondo di tutti i mali per una stilla di mele avvelenato, dopo averricevuto come figliuolo adottivo di Dio, l'investitura del Paradifo? Guftans guftavi paullulum mellis; & ecce morior . 1. Reg. 14. Come maledira i Demoni all'ora, che l'ingannarono, e sè stesso, che si lasciò ingannare; il giorno, che nacque; il Padre, che l'ingenerò; la Madre, che gli diede il latte; la fede, ed il Battesimo, che lo resero Cristiano! Procurate ora voi d'apprendere vivamente questo doloroso, ed inutile pentimento, per approfittarvene: detestate gli anni si malamente spesi, e la vita menata da pagano nella professione di fedele: risolvetevi di riputare un nulla tutto quello, che paffa; e di farne quel conto quand' è presente, che ne farete nell'eternità, quand'è passato; pregate il Signore, che vi dia grazia di pianger qui co Penitenti. per non aver'a piangere per sempre co' Dannati.

100

-35

11-

po

er

iel di

0 ,

11

124

ore

ap.

ffe

luo

d

a;

V.

0 .

a:

iali oco

are ciò

ena

na

ille

em

iuel,

#### II.

Onfiderate l'altro affetto d'un Criftiano condannato, ed è il dispiacere del presente: Prie angustia spiritus gementes. Questo dispiacere sarà misurato dal male immenso, che si è incontrato da quel meschino, e dal bene immenso, che si è Bibliot.Cher. T.IV.

Biblioteca ad uso perduto. Che male non farà per esso il dover' abitar per sempre in una tale prigione, in cui le mura sian di fuoco, il pavimento sia di fuoco, la volta sia di fuoco, l'aria di fuoco; di fuoco fiano le catene, ed i flagelli, e i prigionieri stessi penetrati tutti dal fuoco! Ma di qual fuoco, di qual fuoco? Non d'un fuoco fatto da Dio per nostro servizio, e maneggiato dalle deboli forze della natura, come quello di questo mondo; ma d'un fuoco fatto da Dio per istromento di vendetta contro de' suoi Ribelli, e maneggiato, e attizzato dalla fua Onnipotenza con tal' efficacia, che quelli, che non hanno voluto conoscere la grandezza di Dio, la riconoscano al peso delle percosse, e de' colpi, ch'egli scaricherà loro sopra di propria mano: Scietis quia ego sum Dominus percutiens. Exech. 7. 9. Parimente il bene perduto qual cordoglio non cagionerà ne' Reprobi, se il ben perduto è immenso, e fi è perduto per un nulla, e s'è perduto quando poteva si agevolmente acquistarsi, e finalmente s'è perduto senza rimedio; ed essi di vasi di misericordia, che dovean effere, son divenuti vasi d'ira, pieni fino all'orlo di miserie superiori ad ogni penfiero. O paese sfortunato, eletto per sua stanza da un' Anima, che sì lungamente abitò nella casa del Signore, che è la Santa Chiesa; e pure è stanza eletta dalla miserabile per soddisfare a' suoi sensi con un sognato piacere! E' possibile, che non cadendo nell' Inferno, se non chi vuol cadervi, tanti Cristiani tuttavia vi cadano ad ogni tratto? Chi sforza mai quest? infelici a gettarfi peccando in sì orribile precipizio? O maledetto peccato, che obblighi un Dio sì buono a trattare si dura-

men ora Giu co! quei deni lent che

far pen le p per tant dere di i nel dell

pre

VOS

e I

pun

dell in diff pelo quel ragg

libe tani le baff ad

Per

ien-

de' Cherici, e Sacerdoti. mente un Anima, che fu già sposa; ed ora farà per sempre un trofeo della divina Giustizia, piantato immobilmente nel fuo. co! Intanto, se Dio rendesse alla vira di questo mondo una di quest' Anime condennate, qual penitenza non farebbe volentieri? Qual penitenza adunque è dovere. che facciate voi, per afficurarvi di non cadere in quel baratro? Ne potrete voi far troppa? Sia però dura pen altri la penitenza, non farà mai dura per voi; le penserere all'Inferno; e se la prenderere per mezzo da evitarlo. Proponete per tanto di rinovare la vostra vita. Confonderevi per la perdita fatta di tanto rempo di misericordia; accusate i vostri eccessi nel cospetto del Signore; ringraziatelo della pazienza, con cui v'aspetta; e pregatelo per il suo Sangue divino, che voglia glorificarfi in voi con perdonarvi, e non come potrebbe egualmente, con punityi . I the dell eter his had it a freel and

1

e

e

0

a

0

)-

-

e

n

0

a

e

a

0

e

)=

a-

#### countries of out In In the competence

Onsiderate il terzo affetto d'un Cristiano dannato, ed è la disperazione dell'avvenire: Turbabuntur timore horribili in substatione imperatæ salutis. Questa disperazione sarà quella, che coll'immenso pelo dell'eternità finirà d'opprimere affatto quelle, Anime infelici. Per altro, se un raggio solo di speranza amica potesse farsi vedere in quelle tenebre a prometterne la liberazione, benchè dovesse succedere dopo tami millioni di secoli, quante surono gia le gocciole dell'acqua del gran Diluvio, basterebbe a rasciugare tutte le lagrime, ad impiacevolire tutte le siamme, a serrare per sempre le bocche ad ogni lamento.

Biblioteca ad ufo

lai

CO.

do

Q

pet

fol

qui

la

git

il

qu

que

ala

tin

que

ga

ber

me

per

gio

mo

po

tan

che

anc

Pol

Vit:

diff

Ma non può entrarvi quelto raggio, mentre la carcere è eterna, i carnefici lono eterni. il fuoco è eterno, l'anima sè eterna, il peccato è eterno, il decreto della fentenza è eterno ; onde non rimane altro, che cercar sempre la morte, e non trovarla giammai. Almeno poteffero ingannare se stesse, figurandosi, benchè falsamente, questo fine, che non è per venire; o se non altro, potessero scordarsi per breve rempo di questa incomprensibile Eternità: ma non potranno, perchè la divina Giuflizia terrà fempre innanzi agli occhi loro quel Mai, quel Sempre, sopra de' quali si ravvolge la loro miseria; sicchè se non manca l'onnipotenza del Creatore, la sua immensità, la sua santità, non abbia nè meno a mancare la loro pena. Pertanto ecco quello, che stabilisce la disperazione dell'anime condannate: soffrire, non solo il peso di tutti i mali per un'eternità, ma soffrire il peso dell'eternità medesima, la quale, se è sempre presente alla loro cognizione, le opprime ancora sempre con un carico, che ha dell'infinito. Che dite a queste irrefragabili verità? Le avete mai capite pofondamente? Intellexisti bac omnia? Matt. 13. Se l'avete intese, come può effere, che torniate a peccare, e a porvi in rischio, che quel peccato per voi sia l'ultimo, che Dio vuol perdonarvi; e fia per voi quel momento fatale da cui dipenda un'eterno tormento? Confultate un poco la voftra delicarezza, s'ella abbia forze da reggere a tanto peso. Se la pena d'un Dannato si ripartisse tra tutti gli Uomini ora vivi, potrebbe bastare a farli tutti morire; e voi non dubitate di addossarvela tutta per tutti i secoli? Ora vi lamentate talvolta della povertà, vi 12.

de' Cherici, e Sacerdoti. 319 lamentate della penitenza, vi lamentate dell' ingiurie, che vi son fatte, e siete così sensibile ad ogni perdita del rispetto dovutovi; ma che povertà farà mai quella, non aver altro che fuoco? Che penitenza star per sempre in un letto di fiamme, quando sarebbe una pena intollerabile lo stare un' anno solo in un letto di rose fenza potersi volgere su l'altro fianco? Quale strappazzo, stare tutta l'eternità fotto i piedi de' Demoni, ed effer perpetuamente insultato da loro senza potersi mai vendicare! Se questa gran miseria fosse solamente probabile per il detto di qualche Savio, la prudenza vorrebbe, che la persona temesse, e si ponesse al sicuro: giudicate poi fe richiegga la prudenza il temere, e l'afficurari, allontanandofi quanto più sia possibile dal precipitare in quell'abiffo, tanto certo, quanto è certa la fanta Fede . Quest' adunque è quel rimore, che dovete concepire, confiderando queste cose; non un timore, che v'affligga fenza frutto; ma che vi risvegli a far bene, e a fuggire il peccato, per cui sola. mente è fabbricato l'Inferno. Deteftate -però con tutto il cuore questo mostro peggiore dell' Inferno medefimo, il peccato mortale. Confondetevi de avergli mai dato alloggio nell'anima vostra, stimandosi si poco un male, che Iddio perfeguita con ranto fuoco: rimproverate a voi stesso la vostra malvagità; e pregate il Signore, che avendola egli già pianta con lagrime ancor di fangue, conceda ora a voi, che possiate detestarla deguamente in questa vita, per non avere a deteftarla con eterna disperazione nell'altra.

e

e

0

1

0

0

b

1

ė

i

e

a

a

donn' Hebri. le roselle conquete pienamen-

# dell'inciente, che vi lous sweiger ishe. la, non aver altro che fuore ' Che pen-

lamentate della ponicenza, el lamenda

### me, co. A. T. M. I. U. S. Bernell slot in cast near of it ones in cast of

Sopra il male del peccato veniale Quale the appressor there are a long and force of the per-

pettlemente infultet t da loro fenza point i

Onfiderate la gravezza di que' peccati, che voi chiamate leggieri; maffimamente se gli commettete, non per mera fragilità, ma a bella posta, e con propolito, affatto deliberato; e prima confiderate quelta Gravezza in sè stessa. Sebbene un peccato veniale si chiama leggiero, e piccolo; non s' intende però che sia leggiero, e piccolo confiderato affolutamente, ma solo considerato in paragone del peccato morrale, ch'è un male quasi infinito. Anch' un Lago si chiama piccolo in paragone di tutto il Mare; eppure affolutamente parlando un Lago contiene si gran copia d'acqua. Così è del peccato veniale; a fronte d'una colpa grave scomparisce; ma per sè stesso è un mal sì grande che è maggiore di tutti gli altri mali, toltone il peccato mortale. Ecco dunque in qual senso di verità possono dirsi leggieri i vostri maucamenti ordinari; il dir bugie senza danno altrui; l'andare in collera ad ogni tratto; l'affistere con poco risperto alla Messa; il chiamare vanamente il Signore, benchè in verità : queste, ed altre colpe somiglianti, se poteste conoscere pienamen-

te rel

no qu

ch'

1'6

fue per

di

ap ma ra

tut

del

per

gra

no

VO

che

Be

fte

por

gia

re

le,

me

ftra

la

all

tro

chi

VO

fpi

tar

VO

De

pal

e q

de' Cherici . e Sacerdoti . te la malizia, ch' effe contengono, vi farebbero morir d'orrore. E non dispiacciono esse al Signore? Non si oppongono in qualche modo alla fua divina volonta Non diminuiscono quella gloria divina . ch'è il fine supremo dell'universo, e quell'eccelfo bene, che Iddio prerende dalle fue creature? Non se ne può dubitare ; e però con questo il peccato veniale diviene un male d'ordine superiore a rutti i mali di pena; un male, che in qualche forma appartiene a Dio; un male, che non può mai eleggersi giustamente; per tal maniera, che se sovrastassero tutte le guerre, tutte le sterilità, tutte le pestilenze, che desoleranno il mondo fino alla fine, e voi per impossibile poreste impedire questo grand' esterminio con un peccato veniale, non dovreste commetterlo; anzi se poteste votar l'Inferno de' dannati, o trattenere, che non cadessero in quell' abisso tutti i Beati del Cielo, dovreste permettere queste rovine, e questa dannazione, prima che porgere un leggiero disgusto al Signore; giacchè il sommo male di tutte le creature è infinitamente minore del minimo male, che appartenga al Creatore. Qui al lume di verità così certe flupitevi della voftra incredibile audacia, nell'aver per nulla que' peccati, che non vi condannavano all'Inferno; e nel rinovare tante volte contro il Signore una cosa sì odiosa agli occhi suoi: confonderevi d'aver ammesso nel voftro cuore lenza riguardo quel , che dispiaceva al fommo Bene; mentre il contentare lui pienamente, dovea più stimarsi da voi, che la felicità di tutte le creature. Detestate mille, e mille volte ogni vostra passaro mancamento nel servizio di Dio; e pregate il Signore, che giacchè sono tan-

aa

e-

0-

le-

e

5

e,

) .

a-

11-

0-

5

1

he

ne

ial

0-

en-

ad

lla

e,

pe

ella

Biblioteca ad uso te quelle colpe veniali, nelle quali cadete per debolezza della natura, vi faccia ora questa grazia, di non commetterne mai min in avvenire ad occhi aperti, e con piesa avvertenza.

## Controlled the Land

Onfiderate la gravezza de' peccati vea niali negli effetti, che cagionano. Due forti di male portano seco le infermità : una è quel male che cagionano di presente, cioè la languidezza, la nausea, la pallidezza di tutto il corpo; l'altra è quella, che minacciano in futuro, ed è la morte, e la separazione perpetua dell' anima dal medesimo corpo. Cosi il peccato veniale, essendo una malattia spirituale dell'anima nostra, di presente le roglie, se non la bellezza sostanziale della grazia, almeno quella maggior leggiadria, per cui innamorerebbe gli occhi del Signore, se fosse affatto fenza macchia. Inoltre la priva in gran parte del frutto de' fantissimi Sagramenti, fingolarmente della divina Eucaristia, ponendo ostacolo a quell' intima unione, che pretende in essa il Signore. Finalmente rende all' anima disgustoso ogn' esercizio di pietà, diminuendo il fervore della carità, e quegli spiriti vitali, che per altro le influirebbe il suo capo, ch'è Cristo. Il peggio è poi quel male, che minaccia all'anima in futuro, cioè la morte pel peccato grave, a cui questa infermità va avvicinandofi a poco, a poco; parte avvezzando la volontà propria a vivere a suo capriccio; parte debilitando gli abiti buoni, e gli altri ripari, che facevano

ara

arg

te i

fliz

ma pro

pro con li,

naz

mo.

fon

a p

210

nit 1.]

me

gli

fatt fin'

qui

in a

San

Voi

con

dar

Sar

re i

de' Cherici, e Sacerdoti. argine alla piena delle tentazioni; e parte in fine dando motivo alla divina Giustizia di ritirare la sua mano; onde l'anima affistita meno validamente, e meno protetta, venga a cadere. Come dunque potete moltiplicare si agevolmente, e si di propofito quella forte di colpe, che può condurvi al baratro di tutti i mali possibifi, che sono il peccato mortale, e la dannazione? Forse non ne ha condotte fin'ora molte anime, tanto migliori di voi, che cominciando ad effere infedeli nel poco, fon giunte ad effere infedeli nel molto, e a passo, a passo sono arrivate al precipizio, e vi sono anche rimaste: Qui spernit modica, paulatim decidet? Eccli. 19. 1. Detestate d'unque tutti i vostri mancamenti quanto più potete, e che talora non detestate ne meno bastevolmente, quando gli accusate al Sacerdote : confessatevi affatto cieco nella vita, che avete menaro fin' ora si trascuratamente, bevendo l' iniquità come l'acqua : proponete di pesare in avvenire le vostre colpe col peso del Santuario; e mentre esse son tanto detestabili dinanzi a Dio, e tanto pericolose per voi, risolvetevi di voler prima morire, che commetterne alcuna avvedutamente; implorando l'ajuto di Gesà-Cristo, e ricordandogli l'offerta, che ha fatto del fuo Sangue, e della fua morte, per distrugge re ogni peccato.

water the offense of Lennish He-

ste

ra

e-

ng.

ue

:

11-

1-

a,

,

na

la

10

0-

f-

in

a-

j-

0-

n'

re

he

è il

rà re re ni-

File Commence of 111.

Dic

vei

to

to

pel

fin

fol

pe

na

vi.

AI

to

35

a

ne

tu

0

110

le

fto

fia

od

n

tr

me

e

ca

m

te

gi

qu

### arulne alla piera delle rentacioni e e nures in the Lando n. I I alla divina title the efficient ments validament at a ment

Onfiderate la gravezza de' peccati ve-. niali ne' gastighi, che apportano. Non v' ha disgrazia in questo mondo, o di povertà, o di liti, o di affronti, o di persecuzioni, o di malattie, o di morte, che il Signore non possa mandarci giustamente in pena di una di quelle colpe, che noi chiamiamo si francamente leggiere, mentre la Scrittura è pien, di fomiglianti gastighi mandari da Dio ad altri per colpe fomi. glianti. E quest'è il meno in paragone di quelle pene, con le quali si puniscono giornalmente nell'altro mondo, anche le piccole trasgressioni; giacchè quelle pene pereffere soprannaturali, e di ordine superiore, trascendono tutti i dolori provati qui da' nostri sensi. Se voi vedeste condennato. dalla giustizia umana ad esser bruciato vivo su la piazza pubblica un reo, non vi porrette già persuadere, che fosse picciolo, e leggiero il fuo delitto : or come vi porete persuadere, che sia leggiera, e picciola una colpa veniale, mentre dalla divina Giustizia, che pur non può inganuarfi, è una tal colpa punita tanto più lungamente, e tanto più duramente nel fuoco del Purgatorio? L'anima, che stà in quelle fiamme, è Sposa diletta del Signore ; è destinata alle nozze del Paradiso ; brama in estremo d'unirsi al sommo Bene; è uscita dal mondo vittoriosa, e trionfante di tutti i suoi nemici; e tuttavia un folo peccato veniale la trattiene a forza in quella fornace, ch'è quanto dire in quel

DIC-

de' Cherici, e Sacerdoti. piccolo Inferno, e fi pone di mezzo, perch'ella non vegga il suo Dio, e non divenga beata. Anzi che non folo il peccato veniale, ma un'avanzo di lui, un debito di pena per lui contratto, ch'è quanto dire un vestigio della colpa passata, pur pesa tanto su le bilance del divino Giudizio, che obbliga un Dio amante a trattenere un' anima amata tra quelle pene, finch' ella abbia pagato l'ultimo foldo del suo dovere. Che più? Se quell'anima non sosse morta con l'amicizia di Dio; ma col peccato mortale, e però fosse stata condennata a penar sempre nel fuoco, quel peccato veniale accoppiato colle altre colpe gravi, dovrebbe parimente punirsi in eterno. Andate ora, chiamate sì ciecamente piccolo, e leggier male le vostre trasgressioni : attendete a caricarvene di molte, e molte a bello studio, e come per passatempo; non v'accorgete del pericolo, al quale v'esponete per nulla, d'averle a piangere per tutti i Secoli? E quando bene vi salviate, e che le vostre colpe veniali non vi facciano maggior male, non vedere, che se non le derestate di cuore, vi faran sempre questo male di nudrire lungamente le vostre fiamme nel Purgatorio, e di frapporviun' odioso ostacolo a divenire beato? All'ora non chiamerete leggiere queste cose, mentre sarà sì eccessivo il dolor vostro in quell" incendio, che supererà ogni pensiero; e mentre vi vedrete ributtato dal Signore, e trattato da colpevole, provando per una carena pesante di ferro a impedirvi il sommo Bene, quel che già voi riputaste un tenue filo. Imparate dunque a farne una giusta stima, e ad abborrirle di cuore, quando ve ne confessate, e a pagarle anticipatamente con una volontaria peniten-0 6

11

e-

er-

)-

nì

to.

vi

0-

C-

Fa

0-

R

0--

;

e--

11-

10

in.

el.

2a, primachè la fantità del Signore abbia a penetrarvi tutta l'anima con tormenti indicibili, per purificarvela. Confondere-vi come lebbrofo coperto da capo a piedi di queste piaghe: ammirate la lunga pazienza del Signore in sopportare tante ma. le creanze da voi, che si puntualmente volete esser servito dagli altri: proponete di non dar mai più luogo avvertitamente a si gran male nel vostro cuore; e pregate il Signore per quell'odio, che porta ad ogni peccato, a fortiscarvi in maniera, che nom torniate a commetterne più, di quel ene porta la vostra fiacchezza.



The result of the Control of the Land Super-

ME-

M

to, va commal moned teya

mal

gli quit re d gli non ftro ti p ta l cont neffe

part falu quel

di n

# MEDITAZIONE

SESTA.

Sopra il benefizio della Divina Incarnazione

T.

Onfiderate il profondo, dove stava im-mersa la natura umana per il peccato, e per la dannazione eterna, che veniva dietro al peccato. Nè v' era forza alcuna creata, che potesse liberarci da tanto. male ; attesochè, contenendosi nel peccato. mortale un'espressa ingiuria del Creatore. ed una certa infinità di malizia, non potevano, nè meno tutte le Creature possibili , compensare degnamente questa stessa malizia, e foddisfare degnamente per una rale ingiuria : giudicate fe potevano far tanto. gli uomini, ch' erano tutti macchiati d'iniquità, ed abbominevoli fopra ogni crede. re dinanzi al Signore. Pertanto, fe tutti gli Angioli fossero stati a favor nostro non folo non avrebbero rimediato al nostro male, con offerirsi ad esfere annichilati per noi; ma nemmeno avrebbero per tutra l'eternità saputo trovare un partito da contentare la divina Giustizia, sicche riponesse l' uomo nella sua grazia. Mirate sepuò effere più cupo questo profondo, dove eravamo caduti ! Riconoscerevi per la parte vostra in questa gran disperazione di falute; e collocatevi col vostro pensiero in. quel grand' abiffo di schiavo del Demonio, di nemico di Dio, di condennato a morise eternamente, come compagno di LuciBiblioteca ad ulo

sero nell'iniquità, e come compreso nella stessa sentenza di perdizione; affine d'umi. fiarvi, e di ringraziare il vostro divino Li. beratore Gesù Cristo con tutto il vostro cuore: conforderevi d'esservi per l'addietro scordato tanto d'un favore si eccelso: cercate tra' vottri affetti ciò, che voi amate più teneramente, ed offeritelo a questo. gran Signore per vittima, e per riconoscimento d'aver impiegata la sua divina Sapienza in trovar modo da follevarvi dal fondo di tutti i mali, e di rimettere in buono stato la vostra causa, affatto perdura: confessate, che se voi non siete adesso il nemico capitale di Dio, e se la voitra parte non è ora una eterna infelicirà, ed una eterna disperazione, tutto è suo dono; e però pregatelo, che mentre v' obbliga si altamente con questi eccessi, vi conceda lume per conoscerli, e grazia per farne la debita stima, e per non vivergli affatto ingrato. ale inginite agin and remove and far camo

### of account of the Late of the distriction

Onfiderate l'Altezza del posto a cui fiete stato sollevato per la divina incarnazione. Poreva Iddio con una femplice condonazione estrinfeca liberarvi dal male della dannazione eterna, come fa un Principe, donando la vita a un reo, condennato a morire; e quelto medefimo farebbe stato un benefizio incomprensibile. Ma il Signore non s'è contentato solo di rialzarvi dall'abisso di tutti imali; ma vi ha follevato ad uno stato divino, per mezzo della grazia fantificante; vi ha adottato per figliuolo, e v' ha fatto in eterno grede di tutti i suoi beni in Paradiso. Or chi potrà misurare la distanza infinita, ch'

è t

lo

feri

la

mil

Wi

il .

Ag

re

tel

mi

ha

per

ti,

bai

110

tà i

Qg

V.e.

ne

eı

tra

All ler

pre

um

fi,

ru

tai

ade

801

the

am

1e

da

fo

T.a

de' Cherici, e Sacerdoti. 227 è tra quel profondo, e quest' altezza, tra lo stato d'un peccatore condennato all'Inferno, e lo stato d'un giusto destinato al la Gloria? I Serafini rimangono attoniti, misurando questi due estremi ; e voi non wi sentirete nemmeno leggiermente toccare il cuore, per un favore tanto stupendo ? Aggiugnete poi, che prevedendo il signore la nostra pazzia in gentarivia il nostro tesoro, e in precipitarci di nuovo dalla sommità della grazia nel baratro del peccato, ha lasciato anche maniera di ristorare la perdita con la penitenza, e co' Sagramenti, per rimetterci nuovamente nel posto abbandonato. E dove troverete voi tra gli uomini nemmeno un'ombra di fimile carità? Eppure tanto vi stimate obbligato ad ogni picciola dimostrazione delle creature verso di voi! Se vi scordate del vostro Benefattore; le ricufate di servirlo da vero; e molto più se tornate ad offenderlo, non troverere un' ingratitudine pari, nè meno tra' Demoni, i quali non hanno mai ricevuto favori di questa forte; ma dopo d' efsere caduti una volta, sono stati per sempre abbandonati nella loro rovina. Confessare dunque la vostra sconoscenza; ed umiliarevi fin forto i piedi de? Demonj steffi, meno ingrati di voi : proponete di dar rutto per quel Signore, che ha ritrovato tanti modi per farvi bene ; e dopo avere adoperato con gli Angioli ribelli tanto rigore, si è poi tanto intenerito sopra le vostre miserie; e pregatelo, che giacchè il suo amore verso di voi non s'è lasciato spegnere dalla piena de' vostri peccati, vi conceda grazia, che la vostra corrispondenza verso di lui, non si lasci vincere da niun tra. raglio . me Clab imhilm she a recent al aver rolling, the viviance in election con

la

ni.

i

ie-

0:

2-

to

a-

in

ue(-

0-

à.

0-

b-

vi

er

11-

12-

un

11-

fa-

e .

di

V.1

ez-

ta-

110

Or

ch'

LIE

mo

Se

per

pai

to.

nit

De.

VO!

rel

Dei

VO

Sig

fua

alla

mo

pie

SII-

det

la

non

ecc

ma

fim

lo.

10

vi

cre

VOI

te

ga

tan

#### he deep down per some condensate all'he ferne, a le date del della discherinare al la Cienta di Sandre sotte one accomin

Considerate il mezzo, del quale s'è fervito il Signore per farci tanto bene. Questo mezzo è stato l' umiliare sè stesso comunicando la sua Divinità alla natura umana, nella quale potesse patire, e morire per noi . In questa natura affunta non solamente si privò di quella gloria, e felicità, ch' era dovuta fino dal primo istante della sua concezione al suo Santissimo Corpo; ma in quel cambio abbracciò fatiche, povertà, obbrobri, tormenti, morte di Croce; fino a questo segno, di tollerar più di quel ch'abbia mai parito verun uomo sopra la terra, tanto da' suoi nemici esternamente nelle sue membra divine, quant' internamente nel fuo cuore, per altri dolori incomparabilmente più grandi , aggiuntigli dal fuo amore. Ora fe la minima umiliazione di quell'eccelsa Maestà. e la minima pena, prepondera con infinito vantaggio a quanto mai potevano, e fare, e patire per voi tutte le creature possibili, qual benefizio farà mai un'abiffo d' ignominie, e di tormenti, nel quale per voi s'è immerso un Dio satt' Uomo? Certamente, che se il Figlinolo di Dio avesse impiegato una fola parola a favor nostro presso al suo Padre divino, non vi sarebbero nè affetti, nè corrispondenze bastevoli per ringraziarlo : or che farà l'aver vo-Juro pagare i nostri debiti col suo Sangue; L'aver voluto liberarci dalla tirannia di Lucifero con fottomettersi alla podestà delle tenebre, e de' ministri del Demonio; l' aver voluto, che viviamo in eterno, com

morie

de' Cherici, e Sacerdoti. morir esso per noi, e con esporst a tutti i colpi della divina Giustizia, prendendo la forma di fervo, e la figura di peccarore? Se voi vi foste dannato, non era già egli per questo meno felice; eppure par quali, che non sappia effer beato senza farvene parte. Mirate se poteva far di vantaggio il Verbo Incarnato, quando si fosse trattato, diciam così, di afficurare la sua Divinità, di quel ch'ha fatto per meritarvi, e per afficurarvi la beatitudine eterna! E voi non vorrete fare per lui quel, che fareste per uno schiavo, se avesse esposto a pericolo la sua vata, affin di difendere la vostra ? Vi chiede forse gran cose questo Signore, con chiedervi, che offerviate la fua Legge, nella quale offervanza confifte alla fine tutro il vostro bene? Che cosa però devono dire gli Angioli della vostra mostruosa ingratitudine; e che cosa ne direbbero gli uomini, Te la conoscessero appieno? Che cosa ne dirà a suo tempo Gesù-Cristo nell'atto di giudicarvi? Confonderevi dunque estremamente, confiderando la vostra sconoscenza, per cui, non solo non avete contraccambiato con amere gli eccessi della divina Carità verso di voi : ma gli avete contraccambiati con enormiffime offese ringraziate il Signore di quello, che ha sopportato per voi, e di quello, che ha sopportato da voi : protestatevi, che se fossero vostre le vite di tutte le creature, e tutte fossero da voi impiegate per offequio del vostro Redentore, non paghereite nemmeno una minima parte del vostro debito: offerite quel poco che siete alla sua divina volontà, perchè disponga di voi a suo modo, come di cola già fua doppiamente, e per avervi creato con tanta potenza, e per avervi ricomperato

8

se

2-

a

e

1-

0

1-

e

ar

0-

1

2

1-

١,

1-

a-

1-

1,

r

0

b.

0-

Ö=

.

di

Biblioteca ad uso

2330

con tanto prezzo; e finalmente pregatelo con ogn' istanza, che col fuoco immenso del suo amore consumi in voi tutta la vostra ingratirudine, e tutte le passate iniquità, e vi cambi in un'altro; sicche da qui avanti non solamenre non l'offendiate più, ma lo serviate di cuore.

o dictam cot, di affiguare le lus Divi-

settle to maw if arellement a



io, the he temperate in warm protestate.

ME-

cosi da'r tre Van 'de' do dife è q naf prin con Ges **fua** chez fede perc imp

Dic che difir que cupi è ri tutt Do dov de'

10

ra

n-

ma

uza noite nol

# MEDITAZIONE

## SETIIMA.

Sopra la Nascira di Gesù-Cristo.

altra is to zata I mentre dipone, che

Onfiderate, che ficcome vi è un mondo grande composto da tutte le creature; così v'è un'altro mondo morale, composto da'peccatori: ed i suoi elementi sono que' tre amori perversi, annoverati da S. Giovanni, amore disordinato delle ricchezze, de piaceri, e degli onori. Or questo mondo maligno, reprobo, tutto opposto a difegni di Dio, è collegato con Lucifero, è quel nemico, che il Verbo Incarnato nascendo in terra viene ad espugnare, prima cell'esempio, e di poi a suo tempo con la dottrina. Considerate però come Gesti-Crifto prende a combattere con la sua povertà l'amore difordinato delle ricchezze. L'Uomo mondano stima di possedere nelle cose temporali ogni bene; e però, per acquiffarle, e per non perderle, impiega quan tutto il tempo, datogli da Dio per guadagnarfi l'eternità. Ed ecco. che il Verbo eterno scende dal Cielo a difingannarci, e a svellere da'nostri cuori questa malederra radice d'ogni male, la cupidigia. Mirate però a qual miseria si è ridotto per amor nostro, chi distribuisce tutti i beni di questa vita, e dell' altra. Dov' è il palazzo, dove gli apparati, dove la culla nobile, dove il correggio. de' servidori? Visitate a parte a parte la grot332 Biblioteca ad ufo

grotta; non solo non vi troverete nulla di supe fluo, ma vi troverete gran mancanza di tutto il necessario; mentre Gesù nasce quasi all'aperto, di mezza notte nel cuor del verno, senza fuoco, senza riparo, senza ne meno le fcarse comodità della povera casa di Nazzarette. Nè solo questo; ma oltre a quella povertà, ch'egli si elegge spontaneamente, ne vuole un altra quafi forzata, mentre dispone, che gli venga negato il ricovero, a confronto di rant' altri ben provveduti : Non enar eis locus in diversario. Luc. 2. 7. E perche il mondo abborrisce la povertà anche come vergognosa, ed insegna il fingersi più ricco di quel ch' un è, Gesù-Cristo, non solo non si vergogna della sua povertà, ma ne fa pompa, chiamando dal Cielo gli Angioli, i Pastori dalle campagne, e i Re dalle città per adorarlo in quello stato sì sprovveduto, in quel trono d'un Presepio, e in quella corte d'una Stalla. Voi nel meditare queste verità che dite? Chi credete, che abbia ragione di questi due tanto contrarj, il mondo, o Cristo? Chi credete, che v' ingauni? Il mondo vi stimola a cercare in primo luogo i beni terreni, e a stimarli un gran bene: Cristo vi configlia a cercare in primo luogo il regno di Dio, e a dispregiare tutti i beni della terra come fango, ed anche a privarvene, o in parte, per farne limolina a' poveri, o in tutto, per comperarvi un tesoro in Paradiso. A voi stà ora il sentenziare qual sia il partito migliore, non approvandolo folamente con la lingua, ma seguitandolo coll' effetto. Aut Christus fallitur; aut mundus errat. E' vero, che non fiere obbligato come Cristiano ad esser povero; ma siete obbligalo

gato
ricch
v' in
mano
bliga
riten
dovr
dove
cuori
vofti

vofti derei per difpr male per l lo c più i nend amoi acqu

nato L'Uc altro però che p tutte fine, nelle Dio convi rore; Bamb mefi

frire

1

de' Cherici, e Sacerdori. 333 gato almeno a stimare si poco tutte ke ricchezze, che per tutt'esse insieme non v' induchiate a trafgredire i divini Comandamenti; ch'è quanto dire, fiete obbligato a fare una cosa più difficile, nel ritenere le vostre comodità, che non dovrette fare abbandonandole, mentre dovete congiungere il distaccamento del cuore col possesso. Consultate però questo voltro affare col Bambino Gesù: confondetevi dinanzi a lui d'aver tanto stimato per l'addierro que'beni, ch' egli tanto disprezza : chiedetegli perdono di tutto il male, ch' avete fatto, o per l'acquisto, o per l'uso de'vostri beni terreni; e pregatelo che vi dia grazia, che non vi lasciate più ingannare dal mondo; ma che, oritenendo i vostri averi, o privandovene per amore del Signore, vi servano folo per acquistarvi un' ererna felicità.

lla an-

esti

nel

10,

lla

ue-

un

che

nto

eis

me

ion

elo

, e Ilo

un

la . re?

103

ido

i ne:

ogo.

1 1

e a

ina

1111

en-

1011

a ,

111-

ve-

ri-

Ji-

 $^{2}$ 

## se mario dir la dia orrive er istem

Onsiderate, che Gesti-Cristo nascendo viene a combattere l'amore disordinato de piaceri, con la sua mortificazione. L'Uomo carnale non crede che vi fia altro godimento, che quel'o de' fensi; e però fi lascia da essi talmente incantare, che per goderne corre a briglia sciolta per tutte le iniquità ; cerca il diletto come fine, e lo stima prezioso, benchè lo trovi nelle maggiori lordure. Il Figliuolo di Dio compatendo questa cecità, viene a convincere, e a rimediare si grand' errore; e però, porendo nascere nella pienezza dell'età, per più patire vuol nascer Bambino; e dopo il penoso carcere di nove mesi nel seno d'una Vergine, vuol soffrire tutte le pene dell'infanzia, come se

Biblioteca ad ufo non avesse l'uso di ragione. Se gli dovevada principio un corpo, non solamente perfetto più di quello d'Adamo, ma un corpobeatificato, e degno albergo dell' animaparimente beata; eppure in quel cambio se gli dà un corpo sensibilissimo ad ogni pena, e fatto a posta, perchè a suo rempopossa riuscire come un mare per accogliere. tutti i dolori; e in tanto dedica le primizie della fua vita con un' estrema penuria di tutte le comodità, e con ogni sorte di patimento, di cui fosse capace quello stato. Qui ancora fiete costituito per giudice trà Cristo, e il mondo, per decidere con le vostre operazioni, chi abbia ragione, chi vi tradisca, chi convenga seguitare. Aut Christus errat, aut mundus fallitur. Il mondo è così cieco, che non folo non conofce la verità, ma è incapace affatto di conoscerla: Spiritum veritatis mundus non potest accipere. Io: 14. e tuttavia voi vorrete fidarvi di questo cieco, abbandonarvi a questo traditore, e regolare la vostra vita co' suoi dettami essenzialmente bugiardi? O voi meschino se tanto vi lasciate ingannare; non folamente quando voleste contentare la vostra sensualità a dispetto della Legge di Dio; ma anche quando vi deste ad una vita molle, e deliziosa, ancorchè a prima fronte innocente! Vi par credibile, che la Sapienza infinita di Cristo avesse voluto affligger tanto nel nascere, nel vivere, e nel morire il suo Corpo si fanto, se non fosse importato sommamente a voi il fuggire i piaceri, ed il far penitenza? Che vale, che tutta questa mortincazione non vi fia sempre comandara per precetto, ma solamente configliata? Quest' è dunque la stima, che voi fate de' consigli della Sapienza increata? E poi, trovate feu-

feu fen fto con del alta bab 24. tut der deb

abb

for

que

tevi do fion vol corr tutt. nece di a durce ragi ha preg

C meff Che

non

3. 4

de' Cherici, e Sacerdoti. scuse quanto volete a difesa della vostra sensualità, convien pure, che per ess, r predestinato, vi rassomigliate a Gesu-Cristo: or una vita tutta piena di passatempi, come si può confare al modello della vita del Redentore? Ecco ciò ch' eglì v'intima altamente da quel Presepio: Vævobis, qui habetis hic consolationem vestram. Luc. 26. 24. Guai a voi, che avere in questa vita tutti i voltri contenti. E voi, che rispondete? Vi date a credere, che queste voci debbano andare al vento, e che Dio abbia parlato, fenza che le fue parole sortiscano alcun effetto? Confonderevi dunque per tutti i vostri passati eccessi: riputatevi indegno del nome di Cristiano, avendo fatto tanta vergogna alla vostra profesfione con la vostra vita; e avendo tante volte st mato più il contentare il vostro corpo, che Dio: proponere di privarvi di tutti i piaceri, che non sono affolutamentenecessari al vostro stato, di accettare tutte le Croci, che vi manderà il Signore, e di abbracciare volentieri ciò, che ha di duro la penitenza, non volendo altra ragione per amarlo, che l'amore, che ne ha mostrato Gesti-Cristo: e finalmente pregatelo, che vi dia grazia d'apprender bene dal suo esempio questa verità, che la vita presente è tempo di piangere, e non di sollazzarsi: Tempus stendi. Escl.

eva-

per-

ITO.

ima

bio

gui

mpo

iere

izie

di

di

ato .

tra

1 le

chi

Aut

ndo

e la

cer-

otel

rete

ri a

vita

rdi?

gan-

con-

lella

leste

rche

cre-

risto ere, o si

ente

rtifi-

per

uelt'

onita

vare u-

### III.

Onfiderate, che Gesù-Cristo nascendo prende a combattere con la sua sommessione l'amore disordinato verso gli oneri. Che cerca l'Uomo mondano in primo luogo, se non di sovrastare agli altri, di

Biblioteca ad uso rendersi considerabile, di spiccare? Comandare imperiosamente, parlare altamente, trattarsi da Padrone, e quand'anche venga in competenza l'onore di Dio, ed il proprio, preporre il proprio, e disprezzare l'onor del Signore. Queste sono le massime più riverite del mondo; e questi sono gli errori, che viene a togliere il Redentore anche nel primo ingresso alla vita. Poreva egli per questo capo ancora venire in età perferta, e cominciare fino da'primi momenti ad impiegare il tempo nello seorrere per l'universo, empiendolo della grandezza de' fuoi miracoli, illuminandolo con gli splendori della sua dottrina, istruendolo con la fantità de' fuoi esempi, e convertendolo tutto con la forza della sua predicazione. Eppure, mirate, nasconde la fua venuta in un luogo de' più fconoseiuti della Giudea, nel filenzio della notte, in un ricovero delle Bestie; e successivamente meutre i grandi della terra governano i regni, e danno le leggi a' popoli, egli vive affatto ignoto, ed è contato per un nulla. Volete ora una maggiore opposizione tra Cristo, e il mondo? Ma chi s' inganna di questi due ? Aut Christus fallitur; aut mundus errat . A Cristo non basta il nascere come suddiro d' Augusto, ma vuol nascere in tempo d'attuale soggezione, e vuol che si metta soffopra ogni cosa per giungervi: a voi piacerebbe il mettere sossopra tutte le cose, per fare a vostro modo, per accemedar tutti al voitro genio, per farvi grande, per comparire. Chi credete però che l'accerti? Chi credete che conosca meglio il vero bene? Chi credete, che sappia eleggere il meglio? O quanto vi peserà questo paragone, quando tra poco al lume del didir la vi qu de dil be.

int far guido do Re ni giu

Fin al ma No. 12. gui e nel

di noc cer

de' Cherici , e Sacerdoti. divino Giudizio vedrete le cose secondo la verità, e non secondo l'apparenza! Ora vi dispensate amorevolmente dal seguir quella legge, che v'impongono gli esempi del divino Maestro: ora vi pare una distinzione ragionevele, il dire, che sebbene l'Uomo dovrebbe umiliarfi, e cedere, s sottomettersi, il mondo però non l' intende così. Ma allora queste risposte vi faranno orrore, mirando, che avete feguito per vostra guida, non la sapienza di Gesti-Cristo, ma la stoltezza del mondo, vostro nemico, e tanto odioso al Redentore, che l'escluse dalle sue orazioni, anche in tempo della Passione, quando giunse a pregare fino per i suoi Crocifisfori: Non pro mundo rogo. Io. 17. 9. Finite dunque una volta d'aprire gli occhi al vostro bene: stabilite di non credere mai più al mondo, traditore, e bugiardo: Non credas inimico tuo in aternum. Eccli. 12. 10. Proponete di seguitare per vostra guida la luce degli esempi di Gesù-Cristo; e giacchè gli costa tanto l'addottrinarvi nel vero, pregatelo, che vi dia grazia di capire profondamente la sua dottrina, e di dispregiare come vani, e odiare come nocivi quei beni vili, che avete fin' ora cercato con tante brame.

all-

te.

122

are

af-

ono

en-

ta .

nire

-110

ella

eli-

on-

(ua

no-

tre,

va-

rer-

oli,

per

op.

fal-

non

fogogmi e il re a vocomrti? vero gere uefto del

li-

## MEDITAZIONE

il

i

gl

po

Eg zo ze re

re

dit

mi

tar

V.O

nie

Sa

Cap

alp

far

FU

lor

per

Vi,

do

re,

Par

Ar

te,

Ke,

ferr

doc

## OTTAVA.

Sopra la Dottrina Evangelica spiegata da Gesù-Cristo nelle Beatitudini.

I.

Onfiderate il Maestro della Dottrina Evangelica , la qualità della stessa dottrina, e gli scolari che devono apprenderla, affine d'entrare ancor voi in questo numero fortunato. Il Maestro è Gesti-Criito vostro Redentore: Magister vester unus eft Christus. Matth. 21. Per quelto fine è stato egli inviato al mondo, non solo per redimerlo, ma anche per istruirlo: Ad hoc veni, ut testimonium perhibeam veritati. Fo: 18. 37. e per accreditare di vantaggio questo magistero, c'è stato intimato solennemente dal Padre Eterno che vogliamo udire questo Maestro : Ipsum audite . Matt. 17. 5. Massimamente, che egli, non solo infegna, come gli altri maestri, con le parole, ma molto più c' istruisce con le opere; onde non fi fa solamente udire, mà anche vedere, conforme alla promeffa già fattane: Erunt oculi tui videntes Præceptorem tuum. Ifa. 20. Ponderate però quanto costa al nostro Redentore l'essersi addos-· fata questa carica d' insegnarci la verità . Il creare tutte le cose, e noi con esse; il conservarle tutte fin' ora, non gli è costato altro alla fine, che una parola : ma l' addottrinarci nelle sue massime, gli è co.

de' Cherici, e Sacerdoti. stato lo spogliarsi delle sue grandezze, ed il prendere la forma di servo: Formam servi accipiens; anzi il prendere la figura di peccatore : In similitudinem carnis peccati. Phi. 2. 7. ed in questa figura esporsi a tutti i colpi della divina Giustizia, ed a tutti gli strapazzi de' suoi nemici. Che dunque poteva far di vantaggio la verità essenziale, ed infallibile, che farsi verità nostra? Ego sum veritas, comperando a si caro prezzo d'umiliazioni, di dispregi, di debolezze, di pene, l'infegnarci la via, per andare alla vita! Quale scusa però potremo avere dinanzi a lui, se non avremo dato credito a' fuoi infegnamenti, e non avrem camminato al suo lume? Consondetevi d'aver tante volte seguitate le massime ingainevoli del mondo, della carne, del Demonio, e d'avere anteposto a' configli della Sapienza increata le suggestioni d'una Sapienza terrena, animale, diabolica; non aspirando ad altro segno più alto, che a farvi stimare dagli altri, e a contentare i vostri sensi, e le vostre passioni, con dar loro quanto vi chieggono. Domandarene perdono al Signore; proponete d'emendarvi, e pregatelo che non vi gattighi secondo il merito, con lasciar di parlarvi al cuore, e d'istruirvi, ma che piuttosto, compatendo la voltra ignoranza, fi faccia voftra luce, illustrandovi ad un tempo la mente, ed infiammandovi la volontà, per ama. re, e per eseguire ciò, che v'insegna ...

I I.

Onsiderate la Dottrina di questo cele-A ste Maestro, spiegara nel suo primo, sermone sul monte: Et aperiens, os suum, docebat eos. Matth. 5. 2. ponderando matu-

E

ina -ffa en-

fto Criunus e è per

boc ati. ggio lenamo

latt. folo paopemà

gia eptoanto dol-

ità . ; il ofta"

na I e coi 110

Biblioteca ad ufo

Л

to

d

I

r

ti

fe

c

n

p

d

m

no

fia

0

for

de

0.

m

ta

VO

CU

ch

fue

ramente queste sue divinissime qualità . e sono la sublimità, la certezza, l' utilità. La sublimità di questa dottrina apparisce manifestamente dall' essere stata nascosta fin'allora alla mente di tutti i Savi : Eru-Etabo abscondita a constitutione mundi. Matth. 13. Fino a quel tempo fi riputava nel mondo, che fosse più beato, chi più possedeva di ricchezze, d'onori, di passarempi; e però com' era dovere, che rimanesse stupito tutto il genere umano all' udire la prima volta una dottrina si eccelfa, che beati erano i poveri, beati quei che piangevano ; beati quelli, ch' eran perfeguitati a torto, e calunniati : e che per contrario miserabili erano quei ricchi, che attaccati col cuore a'beni terreni, avevano qui tutte le loro delizie; ridevano in mezzo a' loro contenti; erano pienamente rispettati, ed onorati dagli nomini! Massimamente, che una tal fapienza così fublime era altrettanto infallibile di verità mentre usciva dalla bocca medesima dell' Altissimo: Ego sapientia ex ore Altissimi prodivi . Eccli. 24. 4. onde non poteva rivocarsene in dubbio nè pure una sillaba da chi l' udiva. Finalmente era altrettanto profittevole agli uomini quanto era certa; perchè era scienza di salute : Ad dandam scientiam falutis. Luc. 1. 77. e conteneva tutti i principi della morale cristiana, ordinandoci perfettamente intorno al bene, ed al male; e parte spogliandoci dell' uomo vecchio, e parte vestendoci del nuovo. Che dicono all' udir quette cofe i vostri fensi? Che dicono le vostre passioni? Che dice il vostro cuore? Per una banda non si può negare la dignità di Maestro al nostro Redentore, nè può negarsi fede a' suoi insegnamenti, come sapete, mentre sono così certi, come son certi

de' Cherici, e Sacerdoti. 34 Ky tutti i nostri misterj; laonde come errereste negando la Trinità delle divine Persone, così errate negando che non fia beato l'effer povero, ed il patire per amordel Signore, attesochè l'una, e l'altra di queste due verità è appoggiata sopra la scienza, e sopra le parole di Gesti-Cristo. Dall' altra banda come mostrate con l'opere questa Fede? Finchè l'Evangelio v'infegna le verità speculative, voi vi soggettate alle sue massime; ma quando egli fa. scendere queste massime alle verità pratiche, per regolare i vottri coftumi, tutti gli affetti si sollevano contro, e si sforzano di non accettarne le leggi, credendo per vera la dottrina, ma vivendo come se la credeste per salsa. Mirate però bene, che queito steffo forma il processo per condennarvi: Qui non accipit verba mea, fermo quem locutus sum, ille judicabit eum in novissimo die . Jo: 2. Se non credete, che sia beato chi si spoglia per Gesti Cristo d' ogni cosa terrena, chi sacrifica a lui tutti; i suoi piaceri, chi piange le sue colpe; chi fopporta con pazienza, e con allegrezza le sue pene, sarete condennato come infedele: ma se credete tutto questo per vero; e tuttavia vi guidate co' dettami del mondo, e della carne, farete condennato come nemico della vostra fede, combattuta, tanto da voi con la vita, quanto professata con la lingua. Rifvegliarevi dunque col terrore di questi rimproveri, che vi saranno fatti ben presto dal vostro Giudice : riaccendere la vostra fede; rinfiammare la voltra carità verso il Maestro divino: vergognatevi d'aver nudrito fin' ora nel vostro cuore una avversione sì grande a tuttociò, ch'egli approva col suo esempio, e colle sue istruzioni : confessate, che tutto è cam-

3

9

ce

Ra

21,0

i.

va

oin

12-

12-

111

el-

nei

erper

he

72-

in

nte

ffi-

li-

à ,

ell'

vo-

da

TO.

er-

en-

ttil

loci

all'

ono

re?

nit2

ne-

ape-

erti

minare in tenebre, il non seguire la sua luce: proponete di non volere altra regola del viver vostro, che l'Evangelio; e pregate il Signore, ch' essendo egli Padrone de'cuori, mostri questo dominio con voi, dandovi un cuor docile, per affezionarvi alla sua dottrina, ed un cuor forte, per operare ciò ch' egli insegna.

#### svI. I. I. I.

Onsiderate gli scolari della dottrina Evangelica. Questi sono tutti i Cristiani, e voi tra esti, giacchè il Signore non parlò qui solo agli Apostoli, ma a tutta la moltitudine del popolo venuto da Gerusalemme, e da tutta la Giudea, per udirlo, e fino agli Stranieri di Tiro, edi Sidone: Multitudo plebis copiosa ab omni Judea, & Ferufalem, & maritima Tyri, & Sidonis . Luc. 6. Come dunque pretendete che non si parli con voi, perchè siete in uno stato, forse di semplice Cristiano? E non basta questo nome solo per convincervi? La vocazione al Cristianesimo è vocazione alla fantità dentro il suo stato, come sì spesso ci ricorda l'Apostolo, non chiamando i Cristiani con altro nome, che di Santi. E questo è stato il fine preciso del Figlinolo di Dio nel morire per tutti noi, l'ottenere, che tutti vivessero, non a sè stessi, ma a lui: Pro omnibus mortuus eft Christus, ut & qui vivunt, jam non sibi vivant, sed ei, qui pro ipsis mortuus est. 2. Cor. 5 1, Convien dunque rinunziare alla morte di Gesù-Cristo, che pure v' ha liberato dalla morte sempiterna, se pretendete di esimervi dall'obbligazione di vivere perfettamente nel vostro grado. Ora non si conoscono queste certissime verità, ma afp fo Roda dei dei dei

che

T

era

in

ftr

dà te; al zia zia zii, più stro per Pre do v'i

ver: tim tan resp

cer

de' Cherici, e Sacerdoti. fi conosceranno bene al lume del divino Tribunale: allora fi vedrà, quanto grande era la mostruosità d'una vita da Pagano. in una professione si divina, qual'è la nostra, ed in una Legge così santa, qual' è quella, a cui è servito di modello la vita, e la dottrina d'un Dio fatto Uomo. Non aspettate a quel tempo; ma procurate adelso di conformarvi all' idea propostavi dal Redentore ne' fuoi insegnamenti: non è il mondo il vostro Maestro; non l'udite più dunque in avvenire, abborrendo di cuore i suoi salsi dettami, di cercar sempre l'adempimento de' vostri sentimenti. Confondetevi d'effere stato fin' ora più nemico, che discepolo delle lezioni di verità, che vi dà Cristo: chiedetegliene perdono umilmente; proponete di camminare da qui avanti al lume della dottrina Evangelica, rinunziando alle ricchezze, a' piaceri, agli onori, almeno fino a questo segno di stimare più d'ogni bene terreno la Legge del vostro Dio, e d'effer pronto a lasciar tutto, per non perdere la fua divina amicizia. Pregate per ultimo il Signore, che avendo voi fin' ora fuggito tutto ciò, ch' egli v'infegna doversi abbracciare, ed avendo cercato fin' ora ciò, ch' egli v' insegna doversi disprezzare, vi cambi in modo i sentimenti, e gli affetti, che adempiate perfettamente le obbligazioni di Cristiano: Illa respuere, que buic inimica sunt nomini, & ea que sunt aptasectari.

12

12

P.-

ne

i,

vi

er

ri-

re

2

da

er

di

2771

11-

e-

a-

11-

o è

0,

011

lo

tti

en

1215

sbi alli-

veion ma

### IL FINE.

# INDICE

Delle Meditazioni, Lezioni, ed Esami, contenuti nel presente Tomo.

MOdo per mettersi alla presenza di Dio prima della Meditazione. Pag. 1. Meditazione per il giorno precedente al Ritiro. Lezione. Quanto importi il salvarsi. 6 Esame sopra il Ritiro spirituale. 10

### GIORNO, PRIMO.

Meditazione, prima per la mattina. Del fine dell' Uomo.

Lezione, prima. Mezzi per falvarsi.

Efame prima. Sopra la fantità dello stato
Ecclesiastico.

Meditazione prima per il dopo pranso. Del
fine dell' Ecclesiastico.

Lezione secondi. Sopra la condotta della vita nello stato Ecclesiastico.

Esame secondo sopra la recita del Divino
Ussio.

34

## GIORNO SECONDO.

Meditazione, prima sopra il peccato mortale. 37. Lexione prima. Sopra il peccato veniale. 42. Esame primo. Sopra lo spirito Ecclesiastico. 46.

Me-

L

L

E

M

L

E/

M

Le

E/

M

 $E/\epsilon$ 

Meditazione seconda per il dopo pranso. Sopra i peccati propri. 48 Lezione seconda. Sopra i peccati de' Cherici, e Sacerdoti. Esame secondo. Sopra la Tonsura Chericale.

### GIORNO TERZO.

19,

Dio

g. B.

Ks-

2.

6

10

fi-

13

22

24

vi-

20

nino.

34,

itido.

37.

421

46;

Meditazione prima per la mattina. Sopra la Morte. 6 T Lezione prima sopra la Morte. 67 Esame primo sopra alcuni sentimenti, e disposizioni per metters a letto, e dormire Cristianamente. Meditazione seconda per il dopo pranso. Del Giudizio di Dio. Lezione seconda. Quanto severo sarà il Giudizio di Dio sopra gli Ecclesiasici. Esame secondo. Sopra la Contrizione necessaria per ottenere il perdono de' nofiri peccati. 86

## GIORNO QUARTO.

Meditazione prima per la mattina. Sopra l'Inferno. 90
Lexione prima. Sopra l'orrenda pena, a cui dovrà foggiacere un Ecclefiastico nell'Inferno. 98
Efame primo. Sopra il buon' esempio, che debbono dare gli Ecclesiastici. 105
Meditazione seconda per il dopo pranso. Sopra l'Eternità. 103
Lezione seconda. A quali severi gastighi vada soggetto un Ecclesiastico incontinente.
Esame secondo. Sopra la Confessione. 121

### 346 INDICE.

## GIORNO QUINTO.

E/

Le

E

M

Le

E/

Le

E/a

1

Me

LE

Ela

M

Le

El

Meditazione prima per la mattina . Sopra la Parabola del Figliuol Prodigo .- 125 Lezione prima. Sopra l'esercizio della Presenza di Dio. IZE. Esame primo . Sopra le Funzioni degli Or-139 dini sagri. Meditazione seconda per il dopo pranso. So-140 .. pra il Regno di Gesu-Cristo. Lezione seconda. Sopra la visita del Santisamo Sagramento. 146: Esame secondo. Sopra le visite del Santissi-158. mo Sagramento.

### GIORNO SESTO.

Meditazione prima per la mattina. Sopra l'Orazione di Gesù all'Orto. 157. Lezione prima. Sopra la tiepidezza nel fervizio di Dio. 163. Elame primo. Sopra il Canto Ecclesiafico. 169. Meditazione seconda per il dopo pranso. Sopra la condotta di Cristo a' vari Tribunali. 172. Lezione seconda. Sopra i dolori di Gesu nella fua Passione. 178. Esame secondo. Sopra le distrazioni, che vengono nella Orazione. 185.

## GIORNO, SETTIMO.

Meditazione prima per la mattina. Sopra la Flagellazione, e Coronazione di spine.

188.

Lezione prima. Sopra l'Abito Ecclessassico.

194.

Esta.

INDICE. Esame primo . Sopra la contrarietà , che deve avere al mondo un Ecclesiasico. 199 Meditaxione seconda per il dopo pranso. Sopra la condanna di Gesu alla Croce. 202 Lexione seconda. Sopra i ricordi dati da Cristo Julla Croce . Esame secondo . Sopra la Lezione spiritua-GIORNO OTTAVO. Meditazione prima per la mattina. Sopra la Risurrezione di Gesu-Cristo. Lezione prima. Sopra il buono, e castivo esempro degli Ecclesiastici. 222 Esame primo. Sopra la buona Conversazio. ne, che deve tenere un Ecclesiastico. 228 Meditazione seconda per il dopo pranso. Sopra la gloriosa Ascensione di Gesù Cri-Ro al Cielo.

Y 2

25

2 I.

39

50-

40.

il-

46:

Fi-

58:

ora.

57

040

68

Ai-

So-

172

nel-

178

e13-

185

pr.2:

[pi-

188

afti-

194

2-

Ecclesia Rico .

menti degli Ecclesiasici.

## GIORNO NONO.

Esame secondo. Sopra i giuschi, e diverti-

Lezione seconda. Sopra la necessità della

Orazione, e mortificazion interiore ad un

Meditazione prima per la mattina . Sopra il Paradiso. 244 Lexione prima . Sopra l'impedimento , che apporta alla salute l'ozio, o le occupazioni loverchie. Esame primo. Sopra la simi ed amore, che un Ecclesiastico deve avere per lo sudio . Meditazione seconda per il dopo pranso. Sopra l'Amor di Dio. Lezione seconda . Sopra il Timor di Dio . 257 Esame secondo. Sopra i Viaggi degli Ecclehalici. 274 GIOR-

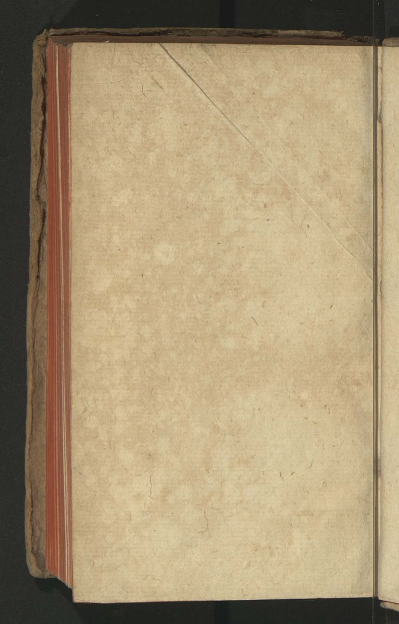
# 348 INDICE.

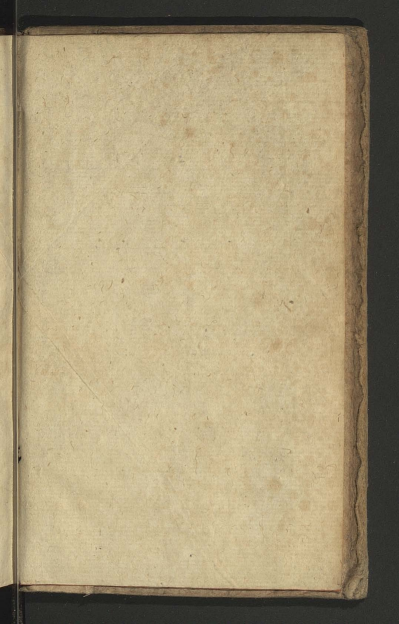
## GIORNO ULTIMO.

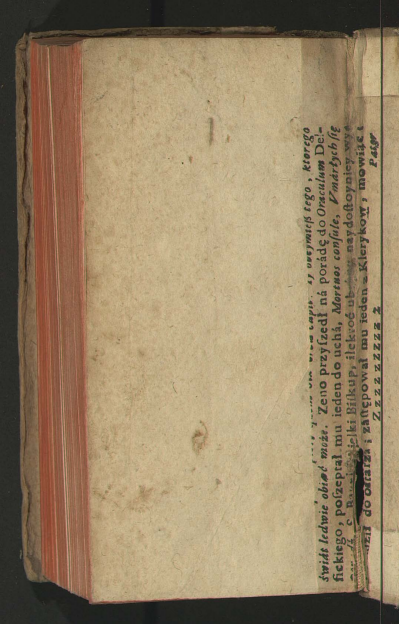
| Meditazione per la mattina. Sopra la fima<br>grande, che deve farsi delle cose piccio-                                                                                                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| le. 277                                                                                                                                                                                                                  |
| Lezione per la mattina. Sopra i mezzi per                                                                                                                                                                                |
| mantenere il frutto degli Esercizi. 283                                                                                                                                                                                  |
| Esame per la mattina. Sopra le condizioni                                                                                                                                                                                |
| che dev' avere l' Esame di Coscienza. 290                                                                                                                                                                                |
| Meditazione prima . Sopra i mezzi per con-                                                                                                                                                                               |
| seguire l'ultimo fine. 293                                                                                                                                                                                               |
| The Literature Consider Consider La more deta                                                                                                                                                                            |
| Meditazione seconda. Sopra le pene date al peccato. 299                                                                                                                                                                  |
| al peccato.                                                                                                                                                                                                              |
| Meditazione terza. Sopra la morte de' Pec-                                                                                                                                                                               |
| catori, e de Giusti.                                                                                                                                                                                                     |
| catori, e de Giusti. 306<br>Meditazione guarta. Sopra gli affetti di                                                                                                                                                     |
| Meditazione quarta. Sopra gli affetti di<br>un Anima danna:a. 312<br>Meditazione quinta. Sopra il male del pec-<br>cato veniale. 318<br>Meditazione sessa. Sopra il benesizio della                                      |
| Meditarione quinta Sopra il male del per-                                                                                                                                                                                |
| Micultochionic quantum of Dopin as most des per                                                                                                                                                                          |
| cato beniate.                                                                                                                                                                                                            |
| Meditazione sessa. Sopra il venesizio utila                                                                                                                                                                              |
| divina Incarnazione. 325                                                                                                                                                                                                 |
| Meditazione settima. Sopra la Nascita di                                                                                                                                                                                 |
| Gesù-Cristo.                                                                                                                                                                                                             |
| Meditazione ottava. Sopra la Dottrina E-                                                                                                                                                                                 |
| Meditazione festa. Sopra il benesizio della divina Incarnazione.  Meditazione settima. Sopra la Nascita di Gesù-Cristo.  Meditazione ottava. Sopra la Dottrina Evangelica spiegata da Gesù-Cristo melle Beating di Sala. |
| situationi 17.05 min and action and action and action                                                                                                                                                                    |
| titudini.                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                          |











fickiego, poszeptal mu icdendo ucha, Mortuos confuse, Frantzoch sie fickiego, poszeptal mu icdendo ucha, Mortuos confuse, Frantzoch sie fickiego, poszeptal mu icdendo ucha, Mortuos confuse, Frantzoch sie siekiego wai mu icden z Klerykow, mowiąc i 2 22222222

Biblioteka Jagiellońska

Stdr0011256

